







# حواراتي مع القرآن

تأليف: أحمد دعدوش

تدقيق: عرابي عبد الحي عرابي

تصميم الغلاف: أمجد بربور

من إصدارات مؤسسة السبيل 2022 الطبعة الأولى ١٤٤٤ هـ - ٢٠٢٢ م جميع الحقوق محفوظة من إصدارات مؤسسة السبيل www.al-sabeel.net



دار الإمام المازري للنشر والتوزيع

١٢ نهج السبخة باب الجزيرة - تونس - ١٠٠٠

الهاتف: ۲۲۲,۲۵۹۵۳٤٦٦ . .

dar.maziri@gmail.com : البريد الإلكتروني

المتجر الإلكتروني: www.mazribookstore.tn



## إهداء

عزيزي القارئ،

بما أنك فتحت كتابي ووقعت عينك على هذه الصفحة، فاعلم أني كتبتُ هذا الكتاب لك.

# المحتويات

| إهداء                                                                |
|----------------------------------------------------------------------|
| المحتويات٧                                                           |
| مقدمة                                                                |
| الفاتحة إيجاز مكثّف وأسلوب لا يخطر على بال أي مزوّر                  |
| البقرة كتاب يبدأ بالثقة والتحدّي وعرض الهداية والتحذير ٢٥            |
| آل عمران عندما أخطأ الصحابة                                          |
| الأنعام حوازٌ يعرّي عقليّة الجحود وسرّ استعباد البشر ٢٣              |
| الأعراف. إبليس يتوعّد ويخطّط قبل أن تبدأ الحكاية                     |
| الأعراف كشف العورات أوّل مكائد الشيطان                               |
| الأعراف مسّ آباءنا السرّاء والضرّاء                                  |
| "إذ انبعث أشقاها" لماذا كان قاتل ناقة صالح أشقى الأوّلين؟ ٨٢         |
| ما بين سورتي يونس ونوح لماذا يدعو نبيٌّ على قومه؟ ٩٤                 |
| يعقوب ويوسف لا تقصص رؤياك على إخوتك                                  |
| القَصص سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين                                  |
| الروم يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا                                 |
| فُصِّلت عندما عاد عتبة بن ربيعة إلى قريش بغير الوجه الذي ذهب به! ١٢٦ |

| ١٤١ | سورة محمّد نبيُّ صادق أمين، وقلوب مُقفَلَة        |
|-----|---------------------------------------------------|
|     | الطور والنجم ما بين عقلانيّة الإيمان بعظمة الخالة |
|     | المجادلة والحشر والممتحنة التوحيد أوَّلًا         |
|     | الإنسانيّة ما بين وهم التألّه وشرف العبوديّة      |
|     | أهم المراجع                                       |

.



ما أكثر ما كُتِب في تدبّر هذا الكتاب العظيم، ولا ريب في أن دفق الخواطر والتأمّلات على ضفاف هذا البحر الواسع لن ينضب ما بقي مؤمن موحد على هذه الأرض. فإذا كان ابن تيميّة قد قال: إنّه كان يطالع على الآية الواحدة مئة تفسير، ثم يسأل الله الفهم قائلًا "يا معلّم آدم وإبراهيم علّمني"، فيُفتَح له بتفسير جديد(١)، فكيف لا نظمع في انقداح قبسات جديدة لعقولنا من هذا الوحي الذي لا تنقضي عجائبه؟

التدبّر لا يستلزم البحث عن تفسير حداثيّ لكلمات الله، والتأمّل ليس ضربًا من شطحات التصوّف التي تفرح بالترميز والتشفير. فالتفسير علم له أصوله وضوابطه، وللعقيدة قطعيّاتها التي لا تقبل العبث، وطلب العلم فريضة على كل مسلم.

القرآن هو رسالة الله لنا، وهديَّة الهداية التي أودعها عندنا، وهو ميراثنا المُتبقّي من معجزات النبوة، ومصاحفه هي الأثر -الذي نقبّله- لعالم الملكوت الذي نحن اليه. فكيف لا تتوق نفس كل مسلم إلى تدبّر آياته في خلواتها؟ وكيف لا يطمع بأن يُفتَح له من بركات الفهم ما يتنزل على واقعه ومعاشه؟

لا يضيرنا إسفاف المغرضين في ليّ أعناق النصوص، فشياطين الإنس والجن مولَعون بتحريف الكتب والصحف المُنزَلة جيلًا بعد جيل. وإذ وعد الله جل وعلا بحفظ نصوص كتابه الأخير عن تحريف أيدي العابثين، فلن يعدموا الوسيلة للعبث في تأويل معانيه وتنزيلها على قوالب أهوائهم.

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة، ابن تيمية: حياته وعصره- آراؤه الفقهية، ص ٥١١.

والأمثلة في ذلك لا تحصى، فمن كان يبحث عن حاضنة لأفكاره الاشتراكية زعم أن القرآن كتاب ثوري أُنزل لتحقيق العدالة الاجتماعية وحماية المُهمّشين، ومن كان همّه اللحاق بحضارة الغرب الليبراليّة طفق يبحث بين الآيات عن ألفاظ ومشتقات العلم والقراءة والعقل وطرح الأسئلة.

ولا يخفى على المسلم البسيط أنّ الوحي الإلهيَّ أكبر من أن يُحَدَّ بحدود الهوى، وأن الدين يُؤخَذ جملة واحدة، وإلا انقلب من دليل هداية إلى أداة تضليل، واحتجّ به كل مُغرض ليسوِّغ هواه، ثم فعل خصمُه الشيء نفسه لينقض مزاعم الأول، وهكذا حتى يضيع الحق بين المتخاصمين.

فلنستحضر إذن في أذهاننا تلك الدوافع والنوازع، قبل أن نضع قلوبنا بين دفّتي هذا الكتاب، فلطالما تقدم القلب ليسوق العقلَ إلى مبتغاه، ولنؤمّن على الدعاء في أول صفحة نستفتح بها: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ [الفاتحة: ٥]، فالعبادة لا تبلغ غايتها بدون طلب الاستعانة بالله، وأي عبادة أسمى من تدبرنا لكلماته جل وعلا؟

# کتابٌ حواريّ

أثناء شروعي في تدوين هذا الكتاب، وقع في يدي كتاب لطيف من جزأين بعنوان "القرآن والعقل" للكاتب أبي زيد المقرئ الإدريسي، ووجدته يمهد للجزء الثاني بفصل يعتبر الحوار أُفقًا للعقل ومدخلًا لفهم القرآن وتدبّره، فهو يرى أن القرآن الكريم ذو طبيعة حوارية، وليس مجرد بنية تقوم على التبليغ بالتلقين (۱).

<sup>(</sup>١) القرآن والعقل، ص ٢٨.

ثم ينقل عن الباحث محمد عمراني حنشي قوله: إن القرآن الكريم ما ادّعى دعوى إلا كان له من نفسه عليها دليل، فهو كتاب مستغنٍ بذاته عن خارجه، ولا يقدّم أي دعوى إلا ويعززها بأمثلة وتطبيقات ونماذج(١).

ويسهب المؤلف في استعراض "انفتاح" هذا الكتاب العظيم على الآراء المخالفة، فمادّة القول بتصريفاتها ومشتقاتها تكررت فيه ١٧٢٢ مرة (٢)، وما أكثر الدعاوى الباطلة التي خلّدها القرآن بروايتها على ألسنة المشركين وأهل الكتاب والشياطين والمنافقين، فهو يمنح أهل الباطل حق التساؤل بإنصاف، ثم يأتي على أسسها فينقضها بإتقان.

وقد وقع في نفسي هذا القول موقعًا حسنًا، فتأمُّلُ الحوارات في القرآن يعزِّز إيماني بسمو مصدره، ويمنحني مناعة من الشعور بالوهن الذي قد يطرأ على النفس عند تلقى الشبهات الباطلة.

ولكن، كيف سيكون هذا الشعور لو أني وضعت نفسي أثناء التدبّر موضع المُحاور، و"استنطقت النصّ" بما قد يعتلج في نفسي من خواطر؟ لا سيّما إذا افترضتُ -جدلًا- أنّي سأقرؤه بعين الشاكّ الذي لم يطمئن قلبه بالإيمان بعد، فأيّ أثر سيتركه هذا النصّ في نفسي؟

هنا يصبح الحوار مباشرًا مع هذا الكتاب الاستثنائي، وتصبح العلاقة معه شخصية بالفعل. ولا أظن أني سأفترض وجود ميزة أعلى من هذه لو أني شرعت في

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣٠.

قراءته بقلب رجل متشكّك جاحد، ولا أعتقد أن مبدعًا من البشر قد تبلغ به العبقرية إلى درجة وضع كتاب بهذه الفاعليّة.

#### دليل الهداية الشخصيّ

في مطلع الثمانينات، قرّر الدكتور جيفري لانغ، وهو بروفيسور في قسم الرياضيّات بجامعة كنساس الأمريكيّة، أن يترك الإلحاد وراء ظهره ويعتنق الإسلام، مع كل ما يرافق تلك الخطوة من صعوبات أكاديميّة واجتماعيّة.

وفي كتابه "حتى الملائكة تسأل"، شرح الدكتور لانغ أبعاد معاناة الكثير من المسلمين الجدد في أمريكا، وأوضح أيضًا أن أهم دوافع تمسّكهم بهذا الدين الغريب عن بيئتهم، هو ذاك "الإحساس الرائع الذي يشعرون به عندما يتواصلون مع التنزيل المُحكَم عند قراءتهم للقرآن"(۱).

وقال إن معتنق الإسلام الجديد يكتشف أن أساس إيمانه لا ينجم فحسب عن قراءته الموضوعيّة للقرآن، بل عن "خبرته الخاصّة به، أو لنقل نتيجة تواصله الخاص مع هذا الكتاب الكريم"، كما يؤكّد أنّه يصعب على معتنق الإسلام أن يحدّد عنصرًا ما في القرآن كان سببًا لإيمانه، فتوصُّله إلى الاقتناع بأن هذا الكتاب وحيّ إلهي يتطوّرُ تراكميًّا بعد بناء خبرة خاصّة للمتدبّر أثناء قراءته لنصوص القرآن.

ولعل أروع النقاط التي أشار إليها المؤلف، هي شعور معتنقي الإسلام الأمريكيين أثناء القراءة بأن القرآن يستجيب لحالاتهم العاطفية والنفسية، بل

<sup>(</sup>١) جيفري لانغ، حتى الملائكة تسأل، ص ٢٠٥.

يستجيب لردود أفعالهم وكأنه يتنزّل عليهم شخصيًّا، فيُذهل القارئ وهو يكتشف أنه يقيْم حوارًا حيًّا مع النصّ الماثل بين يديه.

وهذه اللحظات المكثّفة هي بالضبط التي تصيبني بالقشعريرة عندما أتدبّر نصوص ذاك الوحي العظيم، وأحسب أن القارئ الحصيف قد سبقني لاستحضار الآية الكريمة التي تمثل هذا الموقف المهيب، إذ يقول ربنا جل وعلا: ﴿اللّهُ نَزَّلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَدِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ، مَن يَشَاهُ وَمَن يُصلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٢٣].

واستشهد الدكتور لانغ بأمثلة على مثقفين غربيين يشعرون بالهيبة والتواضع أمام نصوص القرآن مع أنهم لم يعتنقوا الإسلام، ومنهم المستشرق البريطاني آرثر ج. آربري الذي قال إنه حينما يستمع إلى القرآن فكأنما يستمع إلى نبضات قلبه(۱).

والعجيب أن ما ذكره الدكتور لانغ عن شعور الهيبة الذي يحيط بقلوب زملائه وأصدقائه المثقّفين الأمريكيين أثناء القراءة، هو شعور ناشئ عن تدبّر النص فقط، وليس انبهارًا ببراعة لغة هذا الكتاب الخارق للمألوف، فهم يقرؤون ترجمات لمعانيه فقط، لا نصًّا عربيًّا فخم البيان ورفيع المقام.

وقد أتاحت لنا شبكة الإنترنت في هذا العصر فرصة اكتشاف مواقف كثيرة لشباب غربيّن من عامة الناس، وهم يتفاعلون بروحانيّة عجيبة مع تلاوات للقرآن تطرق آذانهم للمرة الأولى، بل شاهدتُ بعضهم يبكى ويخشع لسماعه بعض الآيات

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٢٠٦.

وهي تُتلى بصوت نديّ من دون أن يعرف معنى ما يسمع، ولو أنه استمع إلى لحن شجيً يحاكي تلك التلاوة فلا أظن أنه كان سينفعل إلى درجة البكاء. فإن كان هذا حاله وهو لا يفهم فكيف به إن تذوّق بلاغة اللغة، وتأمّل في فحوى الرسالة؟

وهنا لا بد من وقفة، فهل عرفت البشريّة في عصرها الحديث كتابًا قديمًا يتحدّى تقلّبات الزمن ليبقى حاضرًا بنصه وبلاغته ورسائله كالقرآن؟ لا شكّ في أنّ كل أتباع الديانات الأخرى يقدّسون نصوصهم القديمة، وهي أقدم منه، وما زالوا يترنّمون بها في معابدهم، ولكن هل يتجاوز الأمر حدَّ إقامة الشعائر؟

القرآن وحده ما زال حيًّا، ليس بتلاوته تعبّدًا فحسب، ولا احتفاءً بحضوره في المراسم، بل هو النصّ الوحيد الذي لم يخفت حضوره في المدارسات الأكاديميّة الرفيعة على مرّ القرون، كحضوره أيضًا في المناهج الدراسيّة والشواهد اللغويّة والتأمّلات الفكريّة الخاصة لكل فرد يبتغى البحث عن خلاصه فيه.

أليس هذا التفرّد مُلفِتًا؟ وهل يرقى أيّ نصِّ مقدّس آخر إلى مثل هذا الحضور الجريء في الأوساط الأكاديميّة من دون أن يتعرّض لمشارط النقد والجرح، علميًّا وتاريخيًّا وفكريًّا. فالنوازل وحدها كافية لنقض قداسة (الكتاب المقدّس) لدى اليهود والنصارى اليوم، وما فيه من تناقضات ما زالت محل اجتهادات التبرير والتأويل.

#### حوار شخصي

قبل بضع سنوات، وفي أحد أيام رمضان المبارك، وبينما كنت أقرأ سورة يوسف بعد صلاة الفجر، طرأ في ذهني سؤال ملحّ: لماذا التزم النبي يعقوب عليه الصلاة والسلام الصمت والصبر عندما ادّعى أولادُه أنّ يوسف قد أكله الذئب؟ مع أن الآيات تدلّ على أنه كان يعلَم كذبهم. وسرعان ما توالدت الأسئلة أثناء القراءة، ولم تلبث الفتوحات أن تواردت من تلقاء نفسها، فلم أتمالك نفسي أمام رهبة ذاك الموقف المُفعَم بالاستنارة، إذ كنت أدير بالفعل حوارًا حيًّا مع كتاب الله وأتلقّى منه الأجوبة وكأنّها خُصِّصت لي.

وما إن طلعت الشمس، وقفلت عائدًا من المسجد، حتى دوّنت كل تلك الخواطر، لأجدها قد نضجت في مقال يستحقّ النشر.

كُتِب للمقال أن ينتشر بفضل الله كالنار في الهشيم، حتى وجدته متداولًا على الهواتف الذكية بكثافة ومذيّلًا باسم أحد الشيوخ الأفاضل، ولا أدري إن كان قد انتحله أم نُسِب إليه عن غير قصد منه، ثم راسلني بعض القرّاء يطلبون المزيد، وحثّني بعض الإخوة على مواصلة التدبّر على ذاك النحو، فكنتُ كلما انقدحتْ في ذهني أسئلة مماثلة شرعت في محاورة النص واستحضار الأجوبة.

ثم وجدت لذّة أخرى في تلقّي الدروس الشخصية من هذا الوحي المقدس، فإنْ كان النصّ ثابتًا لا يتغيّر، وإنْ كان تعدّد تأويلاته مقيَّدًا بأسباب النزول ومعاني المفردات، فإنّ الدروس والعبر والفوائد قد تتعدّد بعدد قُرّاء النصّ ومتدبّريه والمتفاعلين معه، بل قد أقتبس من نور إحدى آياته اليوم فائدة بحسب الحال والمقام وحضور الذهن وجودة القريحة، ثم أجد في يوم آخر وفي نفس الآية فائدة لم تخطر من قبل على البال(۱).

<sup>(</sup>١) لذا رُوي في حديث ضعيف أن القرآن "لا يشبع منه العلماء، ولا يَخْلق على كثرة الرد، ولا تنقضي عجائبه" [رواه الترمذي (٢٩٠٦) وقال: إسناده مجهول].

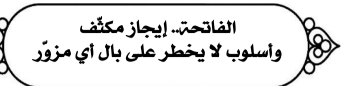
وكلما تجدّد موسم التدبّر في رمضان، كنت أعود إلى ملفاتي القديمة لأزيد في تدويناتي شيئًا جديدًا، مؤمّلا النفس بأن يأتي اليوم الذي تخرج فيه تلك المسوّدات إلى النور، ثم تقصر الهمّة عن إخراجها كما هي عادة التسويف، حتى انتبهت إلى أن الزيادة في فوائد القرآن لن تنتهي بانقضاء العمر، وذكرت مقولة القاضي عبد الرحيم البيساني "إني رأيت أنه لا يكتب أحدٌ كتابًا في يومه إلا قال في غَدِه: لو غُيِّر هذا لكان أحسن، ولو زيد هذا لكان يُستَحسَن، ولو قُدِّم هذا لكان أفضل، ولو تُرك هذا لكان أجمل. وهذا أعظم العبر وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر"(١).

لذا قررت أن أجتهد في إخراج هذا الكتاب بالقدر الذي بلغه من دون تأجيل، عسى أن يجد به القرّاء ما يحثّهم على التدبّر، فخير البرّ عاجله. وإن بقي في العمر فضل فسأطمع بفرصة أخرى للزيادة على الكتاب في أجزاء لاحقة، والأمل معقود على توفيق الله وفيض أنواره.

اللهم "يا معلِّم آدم وإبراهيم علِّمني".

أحمد دعدوش رمضان ۱٤٤٣

<sup>(</sup>١) مع أن الشائع نسبتها إلى العماد الأصفهاني.



اعتاد المفسرون على التوقف طويلًا عند كل كلمة من هذه السورة الافتتاحية، ليس فقط لأن همّة المؤلف تكون في أوجها عند البدء بتأليف الأسفار الضخمة، بل لأنها أيضًا فاتحة الكتاب التي نصّ النبي على أنها أهم ما فيه.

فإن أردتَ أن تقف على ما يثير الدهشة والذهول في همم السابقين، وفي ما يمكن استنباطه من فوائد هذه السورة العظيمة، فاقرأ معي مطلع تفسير "مفاتيح الغيب" لفخر الدين الرازي، إذ يقول "اعلم أنه مر على لساني في بعض الأوقات أن هذه السورة الكريمة يمكن أن يستنبط من فوائدها ونفائسها عشرة آلاف مسألة، فاستبعدَ هذا بعضُ الحسّاد، وقومٌ من أهل الجهل والغي والعناد. فلمّا شرعت في تصنيف هذا الكتاب، قدّمتُ هذه المقدمة لتصير كالتنبيه على أن ما ذكرناه أمر ممكن الحصول، قريب الوصول"(٢)، ثم انطلق في تعداد المسائل لتملأ المجلد الأول كاملًا، مستحضِرًا كل ما لديه من علوم اللغة والمنطق والكلام والتفسير. ومع أن

<sup>(</sup>١) النسائي (١١ ٨٠١)، وابن حبان (٧٧٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي، ج ١، ص ٢١.

حشد كل هذه الفوائد ضربٌ من المبالغة التي يسلتزمها التحدي المذكور، إذ كان حرحمه الله - يسهب في التأصيل والشرح لقواعد العلوم المتنوّعة دون تقيُّد بموضوع التفسير، إلا أنّه ما كان ليجد المقدّمات التي تتيح له ذاك الإسهاب إلا في هذه السورة المعجزة.

وإن شئت أن تقف على مثال معاصر، فأحيلك إلى كتاب "الإسلام في سبع آيات.. الفاتحة منهاج حياة"، وهو المجلد الأول من سلسلة نذر لها الدكتور عبد السلام المجيدي حياته، إذ امتدت به رحلة التبصّر مع الآيات السبع لتغطي نحو ٣٥٠ صفحة، ما اضطره لاحقًا لإصدار كتاب آخر أصغر حجمًا، ليكون ملخّصا قابلًا للتسويق بين محبّي القراءة السريعة، وسمّاه "مفاتح الفاتحة"، وقد كانت لي حوارات مصوّرة مع الشيخ الفاضل، وهي مبثوثة على شبكة الإنترنت.

وكي لا نقع الآن في فخ الإسهاب، فلنحدّد نقطة للانطلاق، ولتكن السؤال الذي طرأ على بالي عن شعور بعض الأشخاص الغربيّين الذين سمعت عنهم في وسائل الإعلام، ممن اقتحم الإيمان قلوبهم بدون استئذان لمجرد قراءتهم للقرآن، مع أن الكثير منهم كانوا يتصفحّونه في البداية ليكتشفوا "أخطاءه"، فإذ به يأسرهم منذ الصفحة الأولى.

لا بد أن لكل منهم قراءته وتجربته، وليس غرضي الآن استعراض تجربة أيً منهم، فكيف ستكون تجربتي الشخصية إذن لو حاولتُ إعادة قراءة فاتحة الكتاب بعين شابً ملحد أو متشكّك؟

لعلّ معظمنا لا يجد تلك الدهشة المأمولة، فنحن نقرأ الفاتحة تعبّدًا سبع عشرة مرّة على الأقل كل يوم في الصلاة، وقد يسهو الكثير مناعن تدبّرها كما يسهو عن معظم صلاته.

ولن أطيل في تذكيرك -عزيزي القارئ- بمشكلة أعمّ في مجتمعاتنا، فنحن معتادون أيضًا على حفظ أجزاء من القرآن الكريم منذ الصغر بدون استيعاب، فكنت أنا أيضًا ممن حفظ نصفه في سن الطفولة بدون أن أعي من معانيه إلا القليل، إذ لم يكن شائعًا أصلًا أن نسأل شيخنا الذي يتولّى مهمة التحفيظ عن معنى أي كلمة، فضلًا عن فهم تفسير آية، أو سبب نزول سورة.

سأفترض أني فتحت هذا المصحف للمرة الأولى بعد أن بلغت سن النضج بدون أن أؤمن بوجود إله، وأني لم أكن قد أصغيت لخطاب الإسلام من قبل، فلا بدّ أن تكون فكرتي المسبقة هي أن لهذا الكتاب مؤلّف ما من بني البشر، فلما علمت أن صاحبه يدّعي أن الكتاب ليس سوى كلام الإله نفسه، من غير تحريف ولا تبديل، اندفعت بحماس بالغ لمحاولة اكتشاف الملامح التي تؤيّد هذه النظرية أو تنسفها.

أول ما رأيته عند فتح الكتاب هو صفحتان مزخرفتان جميلتان، فلا مقدّمة تشرح ظروف نزول الكتاب وتدوينه، ولا صفحة إهداء للقراء. حسنًا، لا بدّ أني سأتوقع الاستهلال بنداء إلهيّ، يخاطب البشر بصيغة الاستعلاء ويطالبهم بالإصغاء، فلتكن على هذه الشاكلة مثلًا: "يا بني آدم، إني أنا الله منزل هذا الكتاب، فاسمعوا ما أقول لكم تفلحوا...".

أعترف بأن المثال لا يتضمّن من البلاغة ما يليق، وربما تجود القريحة باستهلال أكثر براعة لو أردت الإتيان بنصِّ بديع، إلا أنَّ المراد هنا هو تصوّر بداية مناسبة لكتاب يؤلِّفُه بشر ويدّعي أن صاحبه إله، فلا أتصوّر أن أيَّ أديب مبدع سيخطر له الخروج عن هذا الإطار.

خذ مثلًا رسائل النبي على الملوك الذين دعاهم إلى الإسلام، ولاحظ معي كيف ابتدأها بخطاب مباشر يعرّف فيه بنفسه، ويدعو مباشرة لاعتناق دعوته، ومع أنه لم يزعم في رسائله أنها نص موحى به، إلا أنّي ألفت نظرك هنا إلى الأسلوب البشري عندما ينطق به إنسان يحمل رسالة للهداية، مع أنه بلغ ذروة الأدب.

ففي رسالته إلى النجاشي، نقرأ ما يلي: "بسم الله الرّحمن الرّحيم من محمّد رسول الله، إلى النّجاشيّ عظيم الحبشة، سلام على من اتبع الهدى، أما بعد، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو الملك القدّوس السّلام المؤمن المهيمن، وأشهد أنّ عيسى ابن مريم روح الله وكلمته ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة، فحملت بعيسى من روحه ونفخه كما خلق آدم بيده، وإني أدعوك إلى الله وحده لا شريك له والموالاة على طاعته وأن تتبعني وتؤمن بالذي جاءني، فإنّي رسول الله، وإنّي أدعوك وجنودك إلى الله عزّ وجلّ، وقد بلّغت ونصحت فاقبل نصيحتي، والسّلام على من اتبع الهدى".

أما رسائله إلى بقية الملوك فكانت مقدماتها متشابهة، وهذه إحداها: "بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن من محمد بن عبد الله ورسوله، إلى هرقل عظيم الروم، سلام على

من اتبع الهدى: أما بعد، فإني أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين.."(١).

لنعد الآن إلى القرآن الكريم، ولنقرأ الفاتحة: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْنِ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ الرَّحِيمِ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْنِ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ الْمَحْرَطَ ٱلدِّيْنِ ٱلْمَعْمُ عَيْرِ ٱلْمَعْمُ وَلِا ٱلصَّالِينَ ﴾ أهٰدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلدِّينَ أَعْمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَعْمُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ أهٰدِنَا ٱلصَّرَطَ ٱلدِينَ أَعْمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَعْمُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ١-٧]. يا لها من مقدمة سريعة، كتلة واحدة مترابطة الأجزاء، لم أستطع تفكيكها والتوقف عند بعض مفاصلها حتى أنهيت قراءتها دفعة واحدة.

لا بدّ من عودة للتأمُّل، فأول ما لفت نظري -وأنا أقرأ بعين الشاكَّ المتفحّص- في هذه العبارات الصغيرة المرتبة، أنها جاءت بصيغة الصلاة، فمع أنها مقدمة لخطاب الإله إلينا، إلا أنه لم يعرّفنا بنفسه بصيغة المتكلّم، بل بدأ بالحمد والثناء على نفسه، وثنّى بدعاءٍ على لساننا وكأنه يلقّننا كلمات نتوجّه بها إليه.

أمرٌ مدهشٌ بالفعل، وما أدهشني أكثر أني وجدت هذه الملاحظة لدى ملحد اكتشفها مثلي عندما قرأ الفاتحة للمرة الأولى قبل أن يعتنق الإسلام، وهو الذي حدّثتك عنه في المقدمة: الدكتور جيفري لانغ، فيقول في كتابه إن هناك نقلة دقيقة من الآيات الأربع الأولى التي تمجِّد الخالق إلى الثلاث الأخر التي تطلب الهداية، "بحيث إننا لم نلحظ هذا التغيّر، ولم نكن ندرك أننا كنا نقوم بالتضرّع بطريقة غير إراديَّة، وبحالة من شبه اللاوعي حتى انتهينا من قراءة فاتحة الكتاب. لقد بدا وكأننا خُدِعنا تقريبًا بقراءتها قبل أن تكون لدينا الفرصة لمقاومة ذلك"(٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (٧)، مسلم (١٧٧٣).

<sup>(</sup>٢) حتى الملائكة تسأل، ص ٤٣.

حسنًا، قد يبدو كلامه عن الخديعة مستفزًّا لك أخي المؤمن، ولكن أرجو أن تعذره فما زال يقرأ بعين الملحد المتشكّك، إذ يضيف قائلًا إنه بالرغم من عدم قصده النطق بهذا الدعاء فإنه قد بلغ غايته، وإنّه على وشك أن يقابَل بالاستجابة (۱).

إذن فالاستهلال كان بتمجيد وثناء لطيف، ثم بدعاء على لسان القارئ نفسه. وسواء سمّيتَه إبداعًا، أو إعجازًا، فلا بد أن تقرّ معي بأنها فاتحة غير مألوفة، وتستحق التأمّل والإعجاب، وأنها ستترك في نفسك أثرًا لمتابعة قراءة هذا السّفر الضخم.

ولكن قبل المتابعة، دعني أعرض عليك رأي لانغ في هذه السورة، فهو من النمط الشكّاك الذي لا يكفّ عن طرح الأسئلة، حتى جعل من سؤال الملائكة لله تعالى: "أتجعل فيها من يفسد فيها.." فضيلة تجيز له المضيّ قدُمًا في التساؤل، ثم محاولة وضع الأجوبة من تلقاء نفسه، وهذا تسرُّعُ لا نوافقه عليه لعدم امتلاكه من مؤهّلات الفقه الحدّ الأدنى، لكن يكفي أن تعلم عنه هذا لتكتمل لديك صورة المتمرّد وهو يسائل الفاتحة بعد أن قضى عشر سنوات في متاهات الإلحاد.

لفت نظري انزعاجه من تذكير السورة له بيوم الدين في الآية الثالثة، إذ توقظ فيه القلق من الحساب مع أنها جاءت بعد التذكير برحمة الله، وكان يتمنّى أن تُؤجَّل هذه العبارة حتى يرتاح أكثر مع القرآن كي لا يشعر بالنفور.

ومع أن لانغ لم يفصح عن مشكلته النفسيَّة إلا أنّي أراها جليَّة واضحة، فهي كامنة في نفس كل ملحد غربيِّ نفر من الدين اليهودي-المسيحي لأنّه لم يكن متوازنًا في تقديم الرحمة الإلهيَّة على غضبه ونقمته، ولسنا الآن بصدد الخوض في فظاعة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٤٣.

فكرة توريث "الخطيئة البشرية" من آدم لبنيه، حتى "اضطر" الإله لإرسال "ابنه" إلى الأرض حتى يلقى مصرعه فداءً لبقية البشر، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا، لكن دعني أقرأ لك ما كتبه لانغ لتدرك ما أقول: "فالتوكيد على رحمة الله وعطفه وحنانه ومحبته لم ينفّرنا من الدين قط، ولكن ما نفّرنا منه الوعيد بيوم القيامة واللعنة الأبدية التي كان من المستحيل علينا أن نوفق بينها وبين الرحمة والعطف"(١).

أكاد أشتَمُّ رائحة الهرطقة الأوروبية من هذا النص، أو حتى رائحة النزعة الإنسانوية إن شئت، والتي ظهرت على أنقاض الدين في أوروبا بعد نصب هياكل العلمانية بالحديد والنار، بدءًا من الثورة الفرنسية وما بعدها، فالإنسان بات محور الكون، وهو لا يقبل خطاب الاستعلاء، حتى من الإله إن وُجد.

ولكن دعنا من هذا كله، ولنقرأ النص مجدَّدًا بعين المتجرِّد، فلا أشك في أنك ستلاحظ مثلي أن الآية الأولى (البسملة) تضمّنت الابتداء بالاستعانة باسم الله، وهو المتكلّم نفسه، والتثنية باثنين من أسمائه: الرحمن والرحيم، فالأول يدل على اتساع رحمته، وعلى الصفة القائمة به سبحانه، والثاني يدل على دوام رحمته، وعلى تعلّقها بالمرحومين، وكأن أول ما وصف به الإله نفسه هو عظمة رحمته كمّيًّا وزمانيًّا، ونز ولها على خلقه.

وبعد آية الحمد، كرَّر نفس الاسمين في آيةٍ مستقلَّة ثالثة، قبل أن يذكّر القارئ بأن الله هو المالك ليوم الحساب، دون أن يضمّن تذكيره أي وعيد بعقاب، أو حتى يقرنه بألفاظ وصفات الهيمنة والقدرة التي لا تفارقه أصلًا، فما يضيره إن ابتدأ رسالته للبشر بالقول: بسم الله الجبّار العظيم؟ أو لنقل إنه ابتدأ بالرحمن الرحيم في البسملة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٤٢.

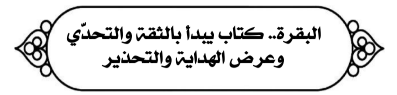
الأولى ثم أتبعها في الثالثة بأوصاف عظمته ليُحدِث في النفس نوعًا من التوازن بين الرجاء والخوف، إلا أنه لم يفعل، بل اكتفى بتذكيرنا بالغاية من وجودنا، وأن ثمّة يوم للحساب في النهاية.

وبالرغم من استياء الدكتور لانغ، فقد وجد في القفزة الصغيرة نحو الدعاء ما يُطمْئِن قلبه، وأنا أجد في قراءتي لها ما يثير دهشتي مجدّدًا، وما أزعم أنه لن يخطر على بال أي أديب عبقري يحاول أن يفبرك كتابًا وينسبه زورًا إلى الإله، فالنص ينتقل من الحمد والثناء وطلب الاستعانة بالله إلى دعاء مباشر بطلب الهداية منه، وكأنه يجبر القارئ الباحث المتشكّك الجاحد على أن يثني ركبتيه ليتضرّع إليه قولًا وفعلًا، قبل أن تعاجله النفس بدواعي التمرّد، فتنطق السورة بكلمات الدعاء على لسانه مباشرة بدون أن تحثّه بكلمة "قل"، مع أن القارئ يعلم مسبقًا أنه لم يفتح كتاب ابتهالات وأدعية.

الفاتحة تتعامل مع الألوهيّة والربوبيّة على أنها مسلّمات، ولا تناقشها، وفي الوقت نفسه لا تقحم القارئ في إيمان قسري. هي بالضبط أروع ما يمكن أن يكون عليه الخطاب الإلهي إذا تصورتُه مجرّدًا بدون حُكم مسبق، حيث يخاطبني الإله بكلمات مفهومة، وبحروف معلومة، ثم أرى خطابه ينضح بسِمات الألوهية في كل حرف، من دون أن أملك أمامها سوى الإنصات.

لا عجب إذن إنْ علمتَ أن النبي عَلَيْهُ قال عن هذه السورة: (والذي نفسي بيده ما أنزلت في التوراة، ولا في الإنجيل، ولا في الزبور، ولا في الفرقان مثلها. وإنها سبع من المثاني، والقرآن العظيم الذي أعطيته)(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح.



إذا استشعرتَ معي -عزيزي القارئ- شعور الدهشة الذي تملّكني في قراءتي لفاتحة الكتاب، فتابع معي التجربة نفسها في الصفحة التالية، وتخيّل أننا نفتح هذا الكتاب للمرة الأولى، وأنّنا سنقرؤه بعين المتشكّك، ونسائله بعقل الباحث المتجرد.

فبعد أن فرغنا من تأمل تلك العبارات السبع المسطّرة في وسط صفحة مزخرفة بعناية، ستنتقل عيوننا تلقائيًّا إلى الصفحة المقابلة، لنرى في وسطها خمس آيات تبتدئها البسملة.

سأستنتج تلقائيًا أن البسملة جملة افتتاحيّة تتكرّر في بقية السور، ولكن سأتوقّف قليلًا عند التسمية، فلماذا سُمِّيت السورة التالية مباشرة بالبقرة؟ والتي سأكتشف لاحقًا أنها أطول سور القرآن كله، وأن ثمة أحاديث وآثارًا رُويت في فضائلها.

اللافت في القرآن أنّ سُوره الطوال تتضمّن جملة من العناصر، فهي تجمع الأحكام الشرعيّة والقصص وتعليمات العقيدة، فلو كان صاحب هذا الكلام من أدباء البشر لسارع إلى ذهنه وضع عنوان جامع، وهو ما قد يبدو متعذّرا أمام هذا التنوّع في عناصر كل سورة.

وقد يجتهد كلُّ منا في اقتراح سبب تسمية كل سورة، وقد يترجح لدينا أن التسمية تتعمّد تخليد اسم نبي ما، أو حدث ما، لتتجه الأنظار شطر تلك الكلمة في السورة، حتى لو لم تكن هي المحور الذي تدور حوله بقية العناصر.

أما إذا كنتُ أقرأ هذه السورة مبتدئًا، فسيخطر على بالي أن للبقرة ذِكرٌ يستحق التوقف في موقع ما من السورة، وسأتشوّق لاكتشافه لاحقًا، إلا أني سأتوقّف الآن عند مطلع السورة التي تصادفني في مقابل الفاتحة.

البداية بثلاثة أحرف غير مفهومة: ﴿الْمَ ﴾، ومهما اجتهدتُ في تقليب كتب التفسير فلن أجد تأويلًا قاطعًا، وسأجد ترجيحًا للقول: إنها من باب التحدّي الذي سيتكرّر في مطالع سور أخرى، لتذكيري بأن هذا الكتاب إن كان مكتوبًا بحروف يستخدمها البشر، فإنهم سيظلّون عاجزين عن تقليده.

لا بدّ من الاعتراف بأنه أسلوب جديد في التحدّي، ولا أظن أنه سيخطر على بال أيّ أديب مبدعٌ أيضًا، لذا سأتابع القراءة بعقليّة من يقبل التحدّي، وأقرأ: ﴿ ذَلِكَ اللَّهِ عَدَى لِنَشْقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، ثم أتفكّر: أليس عجيبًا أن يهجم النصّ مباشرة على قلبي المتشكّك -جدلًا - ليهزّه قائلًا: إن هذا الكتاب وحي إلهيّ لا ريب فيه؟!

دعك الآن من التصديق أو التكذيب، وتأمّل معي في مباشرة الخطاب، وكيف يمسّ الوجدان تلقائيًّا، وكأنه يعلم مُسبقًا مكمن الدّاء، فيمدّ له اليد بالدواء.

أشعر أيضًا أنّ الخطاب موجّه بالدرجة الأولى إلى اليهود والنصارى، وهم أهل كتُب يفاخرون بها، مع كل ما يقرّون به من شوائب تُوسَم بها عملية التدوين. فكُتبهم ليست محفوظة من التحريف والنقص والنسيان، وما زالت معاول النقد التاريخي والعلمي تنهال على بنيانها، أما الصفحة الثانية من القرآن فتعلن بكل ثقة: "ذلك الكتاب لاريب فيه"، وكأنها تبادر الناقد بالتحدّي.

المدهش أيضًا أنّ الآية نفسها وصفت هذا الكتاب بالهدى، فهو ليس كتاب علم وفكر وتاريخ فحسب، بل يهدف إلى الهداية أساسًا، ولمن؟ الجواب: للمتقين حصرًا، فالتقوى شرطٌ لاكتساب الهداية، أمّا من جاء بقلب مريض عابث، يبحث بين الحروف عمّا يوافق هواه، فلن يجد سوى التقريع. وأما إن رامَ البحث عن متعة أدبيّة، أو معلومات لغويّة وتاريخيّة، فحسبه أن يلتقط من الكتاب مبتغاه، وسيخرج منه بدون أن يقتبس شيئًا من نور الهداية.

حسنًا، وإن كنتُ مبتدئًا ولم أعرف التقوى بعد، فكيف أقدّم نفسي لهذا الكتاب الفريد؟ الجواب يأتي معدّدًا الصفات المطلوبة: ﴿ اللَّذِينَ يُؤمِّنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُعِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَمِمَا الفريد؟ الجواب يأتي معدّدًا الصفات المطلوبة: ﴿ اللَّذِينَ يُؤمِّنُونَ بِأَنْ أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبَالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ أَوْلَتِكَ عَلَى مُدًى مِّن رَبِهِمْ أَوْلَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٣- ٥].

انتهت بسرعة الآيات الخمس التي تتوسّط الصفحة المزخرفة، وأنا ما زلتُ أُسيرَ الدهشة الأولى.

سأعيد القراءة وأتريّث، وستهدأ النفس قليلًا وأنا أكتشف أنّ الخطاب موجّه هاهنا للنبي عَيَّالِيَّ في قوله "بما أُنزِل إليك"، وكأنها رسالة منقولة إليّ عن طريقه، ثم أتأمّل مليًّا في الصفة الأولى للمتقين: "يؤمنون بالغيب".

لا بد أن تقرع هذه العبارة قلبي، فالعالم المادي الذي أعيش فيه جعل من إنكار الغيب الشرط الأول لدخول "نادي العِلم"، ولا يكاد يجرؤ مثقف اليوم على التلميح بأن هناك أسبابًا ميتافيزيقية لتفسير نشوء الكون والحياة إلا ويُطرَد أوّلًا، ويُحارَب ثانيًا. وها هُو الكتاب يطالبني في بداية رحلتي معه بأن أنفتح على الإيمان بالغيب قبل كلّ شيء، وإلا فلن أدخل نادى المتقين.

ثم تأتي الشروط العملية: الصلاة والإنفاق في الخير، ثم يتكرّر اشتراط الإيمان مجدّدًا، وهو الإيمان بصحّة الوحي الذي بين يدي، ثم بما أُنزِل سابقًا على الأنبياء الراحلين، ولو كان تراثهم قد حُرّف أو ضُيع، ثم اليقين بأنّ البعث قادم للحساب، ومن يلتزم بكل هذا فهو ليس فقط في زمرة المتّقين، الذين كرّر النص اتّصافهم بالهداية مرة أخرى، بل سيكون أيضًا من المفلحين، أي الناجين.

سأعتبره وعدًا مهمًّا بالهداية والنجاة، وأنا ما زلت في بداية الطريق، وسأقلب الصفحة لأقرأ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤمِنُونَ خَتَمَ الصفحة لأقرأ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤمِنُونَ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٦ ولا]. ياله من خطاب ينخلع له القلب، وهو موجّه للنبي على بصيغة المُخاطب: "أأنذرتهم"، وفيه تسلية له بعد ما واجهه من إنكار وتكذيب، إلا أنّه يضعني الأندرتهم"، وفيه تسلية له بعد ما واجهه من إنكار وتكذيب، إلا أنّه يضعني أيضًا –وأنا أقرأ بعين المتشكّك – في موقف مُحرج، فثمّة فئة من الكفار لا يُجدي معها الإنذار، والآية تتوعّدهم بإغلاق باب الهداية نهائيًّا في وجوههم، ثم بعذاب عظيم.

دعك من البلاغة وحُسن البيان، ولنحاول مجدّدًا استيعاب الرسالة، فهذا الكتاب لا يهادِن ولا يساوم، ولو كان مؤلفه بشرًا يدّعي النبوة لسبق إلى ذهنه استلطاف الأتباع ووعدهم ابتداءً بالنصر والتمكين وامتلاك ناصية الحضارة والثراء، أو ربما قدّم لهم -على الأقل- وعودًا شخصيّة بالاستقرار النفسيّ والتصالح مع الكون والمجتمع، كما يفعل "أنبياء" حركة العصر الجديد(١) المزيّفون في هذا

<sup>(</sup>١) حركة العصر الجديد هي تيار فكري واسع الطيف، يشمل فلسفات وأديانًا متعددة نشأت في منتصف القرن العشرين، وهي امتداد لمذاهب وأديان باطنية قديمة (غنوصية)، نجد آثارها لدى الهندوسية =

العصر. لكن الرسالة هنا تبتدئ بتحديد ملامح الفريقين، فمن أراد الهداية فعليه أن يلتزم بشروطها، ومن كفر بإرادته فلن ينفعه الإنذار والتبليغ بعدما خُتم على قلبه.

سيثير هذا الخطاب الحاد غيري، فلو كنتُ أقرؤه وأنا ما زلت متشكِّكًا فسأسارع لافتراض أنّي لست مشمولًا بهذا الوصف: "خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ"، وسأزعم لاشعوريًّا أني منفتح الذهن ومنشرح الصدر لأي دعوى، طالما كانت لا تعارض العقل.

اللّافت أن الآيات التالية تصف حال فئة أخرى، أي فئة المنافقين، وكأنّها تخبرنا أنّ هؤلاء لا يجدي معهم الخطاب، فهم ليسوا جهَلة بحاجة إلى تعليم، إذ بلغتْهم الرسالة، وأقيمت عليهم الحُجّة، غير أنهم لا يريدون التصديق، لذا وصفتهم الآيات بأنهم "يخادعون الله"، و"في قلوبهم مرض"، وأنهم "المفسدون" و"السفهاء".

والعجيب أن كل صفة لها مقابل، فإن كانوا يظنّون أنهم يخادعون الله فثمّة آية تقول: ﴿وَمَا يَغْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ﴾ [البقرة: ٩]، وإن كانت قلوبهم مريضة ﴿فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ [البقرة: ١٠]، وإن كانوا يرون المؤمنين سفهاء ومفسدين فالردّ حاسم: ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴾ [البقرة: ١٢]، ﴿أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ اللّهَ هَمُ اللّهَ هُمُ اللّهَ عَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]، وإن كانوا يستهزئون بالمؤمنين فالجواب السّفَهاةُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥]، ثم تنهي القارع هو: ﴿أَللّهُ يَسْتَهْزِئُ بَهِمْ وَيَعُدُهُمُ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [البقرة: ١٥]، ثم تنهي

<sup>=</sup> والبوذية والطاوية، وقد تقدم نفسها مجردة عن الأديان المعروفة داخل إطار اليوغا والماكروبيوتك وطقوس وفلسفات أخرى تمس حياة الناس اليومية.

للمزيد انظر مقال "حركة العصر الجديد" في موسوعة السبيل على الموقع al-sabeel.net

الصفحة بآية جامعة: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوا الضَّلَالَةَ بِاللَّهُ دَىٰ فَمَا رَجِعَت يَجَّنَرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٦].

التقط أنفاسك بعد هذا السيل العارم من الردود، ولنتأمّل في تلك النقلة العجيبة من أوصاف المهتدين المفلحين في الصفحة الأولى المزخرفة إلى هذا الخطاب الرهيب، الذي ينهى الصفحة الثانية بوعيد بامتناع الهداية.

### الانتقال إلى التحدّي

لعلّك تشاركني الشغف بمتابعة الاكتشاف، وستجد معي في الصفحة التالية أمثلة تُضرَب لمن يقرّر عدم التصديق، ثم نداءً عامًّا للناس: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، تليها آية تذكير بنِعم هذا الرب: ﴿ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَأَخْجَ بِهِ مِن الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢].

فإن تساءلتَ معي -ونحن نفترض القراءة بعقل المتشكّك أصلًا- وماذا بعد هذا النداء والتذكير بنِعَم لم نؤمن بها بعد؟ فإليك التحدي: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا فِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ، وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [المقرة: ٢٣].

إذن فاحتمال الريب والشكّ قائم، والجواب عمليٌّ ومنطقيٌّ، بل فيه من التواضع ما يكفي لفتح الحوار، إذ يقرّ بأن هذا الكتاب الذي بين أيدينا وحيٌ منزلٌ على "عبدٍ لله"، نافيًا عن الرسول صفات التألّه، ليقتصر مصدر الإعجاز على الرب المتكلّم بهذا الكلام وحده، وهو الذي يتحدّى ويطالب بأن نحشد كلّ من يمكن أن نستقوي بهم لنبُدع نصًّا واحدًا يضاهي هذا النص.

وقبل أن نعزم على المحاولة، يعاجلنا النص بنتيجة واضحة ومنصفة: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَأَنَّقُواْ النَّار النِّي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلِّجَارَةً ۚ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٤٢]، أرأيت معي هذه الثقة المطلقة؟ فالنص يجزم بأننا لن نفعل، وهو يتحدى ويعلن مسبقًا أنه سينتصر، ثم يتلطّف بالتحذير من العاقبة التي يضعها بين أيدينا: "فاتقوا النار".

وقبل أن تحتد فينا نزعة المكابرة، يأتي الوعد المقابل: ﴿وَبَثِيرِ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

ألا يبدو عرضًا مُنصِفًا؟ لو كنتُ متشكّكًا حقًا فلا أظن أني كنت سأسرع في المحاولة، لعلمي بأني لا أملك أدوات التحدي، بل كنت سأبحث في المراجع القديمة والحديثة عمَّن سبقوني إليه، ممن يُفترض أن يكونوا فطاحلة الشعر والأدب، ثم أتحقق مما أبدعوه، وأقارن بعيني وأذني المجرَّدتين عن أدوات النقد الاحترافي بين النصّين المتقابلين: السورة القرآنية والنص البشري، ولن أكتفي بمقابلة كل مواطن البلاغة والتصوير والإيقاع الموسيقي بما ينبغي أن يماثلها في النص الآخر، ولن أتوقف كثيرًا عند محاولات استنساخ القصص والعبر، بل سأقف مطولًا عند كل كلمة من السورة القرآنية عندما أستشعر فيها صدق صدورها عن مصدر غير بشريّ، وسأبحث في أعماق نفسي عن أي شعور مماثل عند قراءة كل كلمات النص المقابل.

الكلام صفة المتكلم، وكل إناء ينضح بما فيه، فقد يحالف الحظُّ أحدَ الفطاحلة في محاولته فيبُدع نصًّا يبلغ الغاية في الإتقان، إلا أنه لن يعلو قدره البشري مهما اشرأبٌ عُنُقَه، ولن ينفُذ خيالُه من أقطار السماوات والأرض، فضلًا عن بلوغه عظمة الملكوت.

وإن لم أقم بكل هذه الخطوات، متجرّدًا -ما استطعت- من كل نزعات التحدّي والاستعلاء، فلستُ سوى عابث مكابر.

#### حوار مع الجميع

هل تذكر الآن وقفتي الأولى في مطلع السورة، عندما تساءلنا معًا عن سبب تسميتها بالبقرة؟ ربما ستُفاجًا إن أخبرتك أنها لم تُذكر قبل الآية السابعة والستين، فبعدما فرغ هذا النص المُعجز من وعيده للجاحدين والمنافقين، أخذ يسرد قصة آدم مع إبليس، لكونها مرتكز قصة التكليف: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَهِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي مع إبليس، لكونها مرتكز قصة التكليف: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِهِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، وما إن فرغ منها حتى اتجه بخطابه المباشر إلى بني إسرائيل: ﴿يَبَنِي إِسْرَةٍ يِلَ اَذْكُرُواْ نِعْمَتِي النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُم وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُم وَإِيَّى اللَّيْ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُم وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُم وَإِيَّى فَارُهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠]، فلمّا عدّد نِعَمَه عليهم ذكّرهم بقصة البقرة، وهي بقرةٌ أمرهم نبيهم موسى عليه السلام بأن يذبحوها كي يكتشفوا القاتل الحقيقي لإحدى الجرائم التي هزّت مجتمعهم قبل نحو ثلاثة آلاف سنة.

القصة لها تفاصيلها الشائقة، وفيها دروس وعبر، كما أن اختيار تلك البقرة، دون سواها، له قصة أخرى ذُكِرت في السيرة ولم يذكرها القرآن، إلا أنه سمّى السورة

كلها بالبقرة إحياءً -كما يبدو- لذكرى تلك المعجزة الباهرة، وربما جذبا لانتباه القارئ نحو قصة بني إسرائيل، فالموضوع الأساسي للسورة هو الحوار مع اليهود والنصارى.

ولكن مع ذلك، فإني عندما أقرؤها بعين الملحد، الذي لا يؤمن بالغيب -ولا أقول اليهودي أو النصراني- أجد أنها تحاورني كما أحاورها، وتقيم عليّ الحُجّة البالغة.

"لا ريب فيه" حقًّا، ولكن التصديق يحتاج إلى تجرّد فقط!



ربما لا يختلف اثنان من أهل السنّة، حتى من العوام، على أن الصحابة بشر غير معصومين، وأنهم يخطئون كما يخطئ من جاء بعدهم من المسلمين. ومع ذلك، فنحن حتى اليوم منقسمون إزاء مواقف متباينة من الصحابة، حتى فيما بين أهل السنة أنفسهم، دون غيرهم من الطوائف.

يقول ابن تيميّة: "الصحابة يقع من أحدهم هَنَات، ولهم ذنوب، وليسوا معصومين، لكنهم لا يتعمّدون الكذب، ولم يتعمّد أحد الكذب على النبي النبي على النبي النبي على النبي على النبي النبي النبي على النبي النبي

وفي ضوء هذا الفهم، أردت أن أقرأ، بل أحاور، سورة آل عمران، وتحديدًا الجزء الذي أنزله الله من عليائه على أولئك الصحابة بعد عودتهم منهكين نفسيًّا وجسديًّا من غزوة أُحُد، وأدعوك عزيزي القارئ لخوض هذه التجربة معي.

روي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: إن النساء كن يوم أحُد خلف المسلمين يُجْهزن على جرحى المشركين، فلو حلفتُ يومئذ رجوت أن أبر أنه ليس أحد منّا يريد الدنيا، حتى أنزل الله: ﴿مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ مَكُوفَكُم عَنْهُم لِيبَتَلِيكُم ﴿ [آل عمران: ١٥٢](٢).

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، منهاج السنة النبوية، ج١، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد (٤١٤)، وقد ذكر ابن كثير في الجزء الرابع من البداية والنهاية أن الرواية فيها ضعف.

أي أنّ عبد الله بن مسعود لما رأى إقبال المسلمين على الجهاد في ذاك اليوم العصيب، إلى درجة انخراط النساء أيضًا في المعركة للإجهاز على الجرحى في الميدان، وليس بعد الأسر، اعتقد أنّهم قد بلغوا ذروة الإخلاص، حتى كاد يحلف على ذلك، ثم فوجئ بانقلاب كَفّة المعركة لصالح المشركين، لتنكشف لاحقًا فداحةُ الخطأ الذي ارتكبه الرّماة على الجبل، وهم الذين نزل فيهم قوله تعالى: "منكم من يريد الدنيا".

قد تظنّ عزيزي القارئ أنّ العتاب هنا موجَّه للمنافقين، لكن الحقيقة غير ذلك، فالآية نفسها تتحدث عن العفو عنهم: ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمُ وَلَقَدُ عَفَا عَنَكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضَّ لِ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، إذن فهم صحابة مؤمنون، وقد نالوا العفو بعد ذاك الخطأ الفادح.

يقول المؤرّخون إنّ النبي على بعدما قسّم جيشه اختار من أصحابه خمسين راميًا بالسهام وأمّر عليهم عبد الله بن جُبير، وجعلهم على جبل "عينيْن" المقابل لجبل أُحُد، وقال لهم: (إن رأيتمونا تخطفنا الطير فلا تبرحوا مكانكم هذا حتى أرسل إليكم، وإن رأيتمونا هَزمنا القوم ووطأناهم، فلا تبرحوا حتى أرسل إليكم)(۱)، أي لا ينبغي لهم مغادرة هذا الموقع الحسّاس حتى التأكّد من انتهاء المعركة، لأنّ دورهم هو حماية الجيش في الميدان.

وتتمّة القصة معروفة، فما إن رأى الرماة بوادر هزيمة المشركين حتى تخلّى ثلاثة أرباعهم -كما في بعض الروايات- عن موقعهم ونزلوا مسرعين للفوز بالغنائم،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۲۸۷٤).

وقائدهم عبد الله بن جبير يصيح بهم: أنسيتم ما قال لكم رسول الله على الجبل، الفاجعة، فقد التف المشركون عليهم من الخلف وقتلوا البقية الصامدة على الجبل، ثم أعادوا الكرّة على المسلمين، فقتلوا منهم سبعين شهيدًا، واختلط الحابل بالنابل، فلم يصمد حول النبي على شوى اثني عشر رجلًا(۱) كما في رواية البخاري، أو سبعة من الأنصار واثنين من المهاجرين كما في رواية مسلم(۱)، وانتهت المعركة بحسرة شديدة، حتى صرخ فيهم أبو سفيان -الذي كان قائد المشركين آنذاك- "يومٌ بيوم بدر، والحرب سجال".

لا شكّ في أنّها قصة مؤلمة صادمة، فقد كانت أوامر النبي عَلَيْ للرماة في غاية الوضوح، كما لم يقصّر قائدهم ابن جبير في تذكيرهم بتلك الأوامر الصارمة، ومع ذلك خالفه معظمهم ونزلوا طمعًا في حطام الدنيا!

بل إنّ الخوف دفع الآخرين للفرار أيضًا، حتى لم يبق مع النبي إلا ذاك العدد القليل وهو ينادي (مَن يردّهم عنا وله الجنة؟)، حتى قُتِل سبعة بين يديه، فقال عَيْنَ: (ما أنصَ فَنا أصحابُنا)(٣)، وياله من عتاب في غاية اللطف مع هول الموقف، إذ لم يتهمهم بالخيانة كما يفعل أي قائد عسكري، بل وصفهم بعدم الإنصاف فقط.

لم أستطع مقاومة إلحاح الأسئلة عن سبب هذا الخذلان، ولم أجد مبرِّرًا أكثر إقناعًا من ضعف النفس البشرية، فالكثير من هؤلاء الصحابة رضي الله عنهم كانوا ما يزالون حديثي عهد بالإسلام، ولم يتملّك الإيمانُ قلوبهم بما يكفي للالتزام بذاك

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (٣٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه.

الأمر العسكري الصارم، قبل أن ينكشف ضعف الآخرين أمام رهبة الموت عندما انقلبت كفّة القتال لصالح العدو.

ولعل الذي رجَّح لديّ هذا الرأي أن البعض أخذوا يتساءلون بعد المعركة بصراحة: من أين أصابنا هذا وقد وعدنا الله بالنصر؟ (١) وهؤلاء ليسوا من المنافقين أيضًا، فالجواب الذي جاء به الوحي لاحقًا يكشف أن الخطاب موجّه للصحابة الكرام، أو لفريق منهم على الأقل.

هنا كانت بداية الجواب الإلهي: ﴿ وَلَقَدُ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعَدَهُ وَ إِذَ اللّهِ وَمَكَةُ وَتَكَوْعَتُمْ فِي اللّهُ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعَدِ مَآ تَحُسُّونَهُم بِإِذَنِهِ عَلَى إِذَا فَشِلْتُ مَ وَتَكَوْعَتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعَدِ مَآ الرّكُمُ مَّا تُحِبُّونَ مَن يُرِيدُ اللّهُ لَم يخلف وعده معهم، بل كانوا يحسّون (يحصدون) عمران: ١٥٢]، أي أنّ الله لم يخلف وعده معهم، بل كانوا يحسّون (يحصدون) المشركين في بداية المعركة، ثم وقع الفشل عندما تنازعوا وعصوا أمر الرسول.

ولاحظ معي أيضًا أنّ الأمر لم يقتصر على الهزيمة، فتقول الآية نفسها: ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمُ أُ وَلَقَدُ عَفَا عَنصُمْ أُ وَاللّهُ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾، وكن أن الله نجّاهم من القتل ليبتليهم لاحقًا بامتحان آخر، وهو امتحان الإيمان والصبر والتعلّم من الدرس، بل منّ عليهم بأن عفا عنهم، مع أنهم يستحقّون أكثر مما نزل بهم (۲)، وفي هذا ما يكفي لبيان القصور البشري لدى الصحابة، وهم خير القرون، رضوان الله عليهم.

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير، ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٠٠.

أما الآية التالية فيبدو أنّها تخصّ الفريق الآخر بالعتاب الشديد، ممن فرّوا من الميدان بعد انقلاب النصر إلى هزيمة، فتقول: ﴿إِذْ تُصَعِدُونَ وَلَا تَكُورُ عَلَىٰ الميدان بعد انقلاب النصر إلى هزيمة، فتقول: ﴿إِذْ تُصَعِدُونَ وَلَا تَكُورُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ وَلَا مَا أَصَكَبَكُمُ فَأَثَبَكُمُ فَأَثَبَكُمُ عَمَا اللّهِ عَمَا اللّهِ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ وَلَا مَا أَصَكَبَكُمْ ﴿ [آل عمران: ١٥٣].

مع ذلك، وقبل أن يُطْبق الغمّ على صدور الصحابة من شدة العتاب الإلهي، وهم أرهف الناس قلوبًا، يأتي التخفيف في الآية التالية: ﴿ثُمّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ بَعَدِ الْغَمِّ وَهم أَرهف الناس قلوبًا، يأتي التخفيف في الآية التالية: ﴿ثُمّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ بَعَدِ الْغَمِّ الْمَعَلَمُ الله أَنزل عليهم النعاس وهم في أرض المعركة ليخفف عنهم الغمّ، وذلك بعدما تفرّقت الصفوف وانجلى الغبار. والمدهش أن النعاس لم ينزل إلا على المؤمنين منهم، بما فيهم العصاة الذين تسبّبوا بالهزيمة، أمّا المنافقون فحُرموا النوم وظلّوا يقظين مترقبين عقوبة لهم: ﴿وَطَآيِفَةُ قَدُ أَهَمَّتُهُم أَنفُهُم يَظُنُوك بِاللّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِ ظَنَ المَعْلِيّة مِن يَعُولُون هَلُ لَنَا مِن ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وهذا يؤكّد مرة أخرى أن الذين ارتكبوا ذاك الخطأ هم فريق من الصحابة الكرام، وليسوا منافقين، فقلوبهم معرَّضة للفتن مثلنا، والشيطان قد ينال منهم مع أنّ النبي عَيَّةُ ما زال حيًّا بين ظهرانيهم، والآية التالية تكشف ذلك بجلاء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا مِنكُمُ يُوْمَ الْتَقَى الْجُمْعَانِ إِنَّما اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيَطانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ [آل عمران: ٥٥].

ومرّة أخرى، يأتي التذكير بالعفو الإلهي، فيختتم الآية به: ﴿وَلَقَدُ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ ۗ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾، وكأن القرآن يقطع الطريق في كل مرة على المنافقين والمشركين

كي لا يشمَتوا بالمؤمنين على خطئهم، وكي لا يستولي الأسى على قلوبهم أيضًا، لا سيّما وأنهم خارجون للتوّ من معركة مؤلمة.

هنا يأتي الأمر الإلهي للنبيّ أيضًا بأن يعفو عنهم، ولو كان جنرالًا في دولة ديمقراطية حديثة لاعتقلهم فور عودتهم إلى المدينة، وأقام لهم محكمة عسكرية، ثمّ قضى عليهم بالسجن المؤبّد، وربما بالإعدام بتهمة الخيانة العظمى. أمّا لو كان ديكتاتورًا فما كان سينتظر إجراء المحاكمة حتى يتشفّى منهم بعدما خذلوه في الميدان وكادوا يتسببون بمقتله، لكن أمارات النبوة لا تفارقه في أحلك الظروف، فاقرأ معي كيف جبكه الله على الرحمة قبل أن يوجّهه إلى التصرّف المطلوب: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ أَ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَمُمُ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وفي آية تالية يمن الله على الصحابة مرة أخرى برحمة رسوله عليهم ولطفه بهم: 
﴿ لَقَدْ مَنَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُرَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبُ وَالْحِكْمَة وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، وربما لم تنكشف لهم رحمته بهم من قبل كما في ذاك الموقف، فلم ينهرهم بعد عصيانهم لأمره المباشر الصريح، ولم يعاقبهم، واكتفى بأن يتلو عليهم العتاب الإلهي المنزل لتأديبهم، إذ ما زالت الآيات تتوالى في التأنيب والتحذير والتوجيه: ﴿ أَوَلَمَا أَصَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَد أَصَبَتُم مِثْلَيْهَا قُلْمُ أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنهِ النَّوْلُ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلِيدٌ ﴾ [آل عمران: ١٦٥].

تخيّل معي -عزيزي القارئ- مشاعر الصحابة وهم يستمعون إلى تلك الآيات النازلة من السماء تتلى على لسان نبيّهم، واستحضر معي مشهد البكاء والنحيب كلما تكرّرت تلك الآيات على مسامعهم وألسنتهم في قيام الليل.

#### من الهزيمة إلى النصر

وقبل أن أستدر دموعك، دعني أكمل لك القصة، فالمعركة لم تكن قد انتهت بعد، إذ ندم المشركون على عدم استكمالهم للمعركة حتى الإجهاز على المسلمين واستئصال الدعوة المحمدية كلها، وحدّثوا أنفسهم بملاحقة المسلمين إلى المدينة المنورة، ومهاجمتهم في عقر دارهم، فلمّا بلغ النبي على النبأ، وكان ذلك بعد يوم واحد فقط من المعركة، نادى مناديه في الصحابة للاستعداد للقتال مرة أخرى، على ألّا يخرج منهم إلا من كان مشاركًا في معركة أمس.

وكأنّها كانت فرصة لتصحيح الخطأ والتوبة، إذ حفلت كتب السيرة بأقوال الصحابة الذين هرعوا لتلبية النداء، بالرغم من كل ما أصابهم من ألم نفسي وجسدي، وسأذكر لك منها مثالًا واحدًا عن رجل مجهول، قد لا يكون من كبار الصحابة، إذ روى أبو السائب أن رجلًا من أصحاب رسول الله على من بني عبد الأشهل، كان شهد أحُدًا، قال: شهدت أحُدًا مع رسول الله على أنا وأخي فرجعنا جريحين، فلما أذّن مؤذّن رسول الله على بالخروج في طلب العدو، قلت لأخي -أو قال لي - أتفوتنا غزوة مع رسول الله على وكنتُ أيسر جراحًا منه، فكان إذا غلب حَمَلْته عقبة ومشى عقبة، حتى رسول الله على المسلمون (۱).

وهنا برز دور المنافقين أكثر من ذي قبل، إذ سارعوا لتخويف الصحابة ممّا سيلقونه، وأخذوا ينشرون الشائعات عن حشد قريش للمقاتلين من القبائل للقضاء

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير، ص ٧٢.

على المسلمين. وفي المقابل، برزت قوّة إيمان الصحابة، وهم الذين كانوا قد فشلوا للتوّحتى نزل القرآن بعتابهم، فإذا بالآيات تُثني الآن على موقفهم البطولي النادر: ﴿ النَّايِنَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرّحُ ۚ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمُ وَاتّقَوَا أَجْرُ عَظِيمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِن اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوّةٌ وَاتّبَعُوا رِضْوَنَ كَسَبُهُمْ اللّهُ وَفِضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوّةٌ وَاتّبَعُوا رِضُونَ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٢ – ١٧٤].

ولاحظ هنا جبر الخواطر المنكسرة في قوله "فانقلبوا"، فسبحان الله! كيف كان انقلاب الهزيمة إلى نصر، وكيف أثمرت التوبة والندم سريعًا خلال يوم واحد فقط.

يقول ابن كثير في تفسيره (١) إنّ أبا سفيان عندما علِم بأن المسلمين سبقوهم للسير في أثرهم، أرسل إلى النبي على يقول له: "موعدكم بدر، حيث قتلتم أصحابنا"، إذ كانت غريزة الانتقام تملأ قلوب المشركين كَمَدًا بعد هزيمتهم الأولى في بدر، فرد عليه النبي على بالموافقة، ووصل بجيشه إلى بدر فعلًا، ونزلوا إلى السوق وابتاعوا فيه ومكثوا مدّة بانتظار قدوم جيش قريش وحلفائها المزعومين، لكن الخوف ألزمهم بيوتهم مع أنّ المعركة الأولى كانت لصالحهم، فتمّت بذلك نعمة الله ومنته على الصحابة التائبين المجاهدين الصابرين، وربحوا الجولة الثانية بدون إراقة قطرة دم واحدة، وعادوا إلى ميدنتهم مرفوعي الرؤوس، وقد رضي الله عنهم وجبَر واحدة، وعادوا إلى ميدنتهم مرفوعي الرؤوس، وقد رضي الله عنهم وجبَر ذُو فَضُلٍ عَظِيمٍ [آل عمران: ١٧٤]، وأي فضلٌ أعظم من هذا؟

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٧٣.

# تصحيح المناهج

المؤسف أني لم أتعلّم هذا الدرس في صغري، فقصّة غزوة أحد رُويت لنا في المدارس على أنها كانت الهزيمة الأولى للمسلمين، وما زلت أذكر الضيق النفسي الذي سببّته لي هذه "الهزيمة"، بالرغم من كونها مسوّغة بالخطأ البشري وعصيان أمر الرسول على الدرس كان ينبغي أن يُقدَّم لنا كاملًا، فانقلاب حال الصحابة السريع من العصيان والهروب، إلى التحامل على الجراح واللحاق بالعدوّ المزهو بنفسه، وعدم الالتفات لشائعات المثبّطين، هو لعمري أعظم درس يمكن أن نقتبسه من كل هذه القصة.

الصحابة بشر مثلنا، قد يضعف بعضهم أمام شهوة الغنيمة، ويتساءلون عن سبب الهزيمة، إلا أنهم سرعان ما يندمون ويتوبون ويفهمون الدرس وينتقلون من حال إلى حال، لا سيّما عندما كانوا حديثي عهد بإيمان.

اقرأ معي الآن هذه الآية التي جاءت بها السورة الكريمة بعد انتقالها من قصة أُحُد إلى مناقشة أهل الكتاب: ﴿لَتُبَلُونَكَ فِي آَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَسَمَعُنَ وَلَسَمَعُنَ وَمِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَك كَثِيرًا وَإِن تَصَّيرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَ ذَلِكَ مِنْ عَرْمِ الْأُمُورِ ﴿ [آل عمران: ١٨٦]، ولاحظ أن الوعد بالابتلاء جاء بصيغة التأكيد المشدّدة، فهي أمر محقّق، ورسالة نافذة إلينا عبر القرون كي نعى الدرس ونستعد، فبأسُ العدو شديد، ونحن مُطالبون بالأخذ بالعزيمة.

(ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة)(١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٤٥٠)، وقال: حديث حسن.



لعلّ أول ما يتبادر إلى ذهن قارئ يكتشف المصحف لأول مرة أن سورة الأنعام ستتحدّث عن أحكام الذبائح، وعن زكاة الإبل والبقر والضأن والمعز، لا سيما إذا كان يقرأ ترجمةً لمعاني القرآن الكريم باللغات الأجنبية، فبعض الترجمات الإنجليزية -مثلًا- تترجم اسم السورة إلى Livestock، التي تعني الماشية أو الدوابّ. لكن السورة لم تتعرض للذبائح إلا في الآية الثامنة عشرة بعد المئة، وما بعدها، أي في ثلث السورة الأخير.

سورة الأنعام مكّية ، عدا بعض الآيات المدنية المتفرّقة ، وهي سورة من السبع الطوال. وبما أنها نزلت في مكّة فلا بدّ أن يتركّز محورها على تصحيح العقيدة والإيمان ، وليس على الأحكام الشرعيّة ، لذا جاءت الآيات المتعلّقة بالأنعام لنسف المفاهيم الوثنيّة الجاهليّة في التعامل مع الذبائح ، إلا أنّها قدّمت بين يدي هذا التصحيح العقديّ حوارات مطوّلة ، تهدف بمجموعها إلى كشف تهافت الأساس الذي أقيمت عليه تشريعات الذبح الجاهلية ، فلا يصل القارئ إلى اكتشافها إلا بعدما يتبيّن له ضعف العقول التي آمنت بها ، وعملت بمقتضاها.

هذا البيان الذي تسلّل إلى اللاوعي أثناء تدبّري في سياق الحوار القرآني، دفعني للإحساس بأن "عقليّة القطيع" هي التي ستطفو على سطح الوعي في نهاية المطاف، وكأني أمام مشهد نقديّ لعقليّات مغيبة، وتحت عنوان عام بالغ الدلالة: "الأنعام".

بحثتُ في السورة عن تكرار ألفاظ القول، فوجدتُ فعل الأمر "قُل" يتكرّر ٤٤ مرة، وهو عدد لافِتُ للنظر، فقد يرِد هذا الأمر في آية واحدة من هذه السورة أربع مرات، مع أن الفعل نفسه لم يتكرّر في سورة الأعراف التالية -وهي أطول من "الأنعام" - إلا إحدى عشرة مرّة.

أما كلمة "قالوا" فورَدَتْ في هذه السورة ثلاث عشرة مرّة، معظمها في سياقِ سردِ مقولات المشركين، قبل بيان تهافتها.

## استطلاع الرسالة

لنبدأ رحلة الاكتشاف من مطلعها، فالسورة تستفتح بحمد الله وتعظيمه، وتثنّي بتقريع من يُشرِك به: ﴿ الْمُحَمَّدُ لِلّهِ اللّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ أَنْ ثُمَّ اللّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١]، والمراد بالكلمة الأخيرة الشرك بالله، لندرك من البداية أن السورة ستُطلعنا على عجائب المشركين.

وبدءًا من الآية الرابعة، تنهمر تلك العجائب في سرد يبعث على الدهشة، فنفهم من بَدء المحاججة أن صفتهم الأولى هي الجحود والإعراض: ﴿ وَمَا تَأْنِيهِم مِنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْضِينَ ﴾ [الأنعام: ٤]، ثم يأتي البيان بوضوح منقطع النظير: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنّبًا فِي قِرطاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَلَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ [الأنعام: ٧]، وليس بعده من بيان، فحتى المذاهب الماديّة المجحفة في عصرنا الحديث قد نستبعد أن تجادل في قرطاس يلمسه الجاحد بيده، لكن استغراق المشركين في التعاطى مع السحر قد يُفضى بهم فعلًا إلى هذا النوع من السفسطة.

ثم تبدأ السورة بسرد أقوالهم في الآية التالية، لنطّلع على ما خلده لنا القرآن من حوارات السفسطة في مهد الرسالة: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٨]، ولا يُسبق الردّ هنا بكلمة "قُل" كما سيأي لاحقًا، فليس في اشتراط الجاحد على ربه ما يستحق القول، بل هو من نوع الصواعق المُرسَلة الدالّة على مقام الجلالة: ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى اللَّأَمُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَللبَسَان عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُون ﴾ [الأنعام: ٨-٩]، أي لو تحقق طلبهم بنزول الملك، سواء كان بديلًا عن ابتعاث نبيً من البشر أو مؤازرًا له، فلن يُمهلهم الله بعدها وسيعجّل عليهم بالهلاك إن أصروا على الجحود، وسينزِل الملك عليهم بصورة آدميّة تصلح للرؤية والتعامل والمعايشة، فلا يزول اللبس ولا ينتهي الإشكال، ولا يزيدهم هذا الاشتراط إلا لبسًا.

وأمام هذه المعاندة، تضعُ المقدمةُ الحوارَ في مساره الحقيقيّ، فنحن لسنا أمام مناظرة فكريّة مع فلاسفة يلتزمون قواعد المنطق، بل نراجع سنّة درجت عليها عقليّات الجحود منذ قرون: ﴿ وَلَقَدِ السُّهُ زِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبِّلِكَ فَحَاقَ بِاللَّيْنِ سَخِرُوا مِنْهُم مِن اللَّهُم مِن اللَّهُم مَا كَانُوا بِهِ عَسَنَهُ رَوُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠]. إنّها السخرية إذن، ولكل مقام مقال.

سلسلة متتالية من أوامر القول، تختتم بشهادة الله نفسه جل وعلا: "قل الله شهيد بيني وبينكم"، ثم تسرد بعض أقوالهم المتهافتة مرة أخرى، ولن أقف عندها كي أترك للقارئ مهمة اكتشافها بنفسه في المصحف، وسأقفز مباشرة إلى أعظم ما تُختتم به مقولات الجاحدين، وأقف مع القارئ وقفة إجلال أمام مواساة رب العباد جلّ وعلا لرسوله: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحَزُّنُكَ اللَّذِي يَقُولُونَ ۖ فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ الظّلِمِينَ الظّلِمِينَ وَمِبلّا بُنهم إِنَّهُ مَا الله الله الله على المعام مواساة لكل داعية ومبلّغ، لا سيّما إذا علم أن النبيّ المعصوم نفسه على كان يتأذّى من تكذيبهم له، فتأتيه هذه السلوى من العالِم بما تُكنّ صدور الجاحدين.

وهذا ديدنهم في كل العصور: ﴿ وَلَقَدْ كُذِّ بَتَ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِبُواْ وَأُوذُواْ حَتَى آئَهُمْ نَصَّرُكَا ﴾ [الأنعام: ٣٤]، فهم ليسوا باحثين عن الحق ولا طالبين لحجّة، بل مستعدّون للمجادلة في أيّ برهان أو آية يأتيهم بها: ﴿ وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلّمًا فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيهُم بِاللّهُ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى \* فَلَا تَكُونَنّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٥].

ولن تجد تشبيهًا لهذا الصنف من البشر أبلغ من هذا: ﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالْمَوْقَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٦]، فهناك صنف يستجيب لأنه يسمع، وصنف آخر كالموتى، لا جدوى من مناقشته.

وهكذا يعود الحوار إلى المطالب التعجيزيّة من قوم أتقنوا السخرية: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ مَا يَدُ مِّنَ رَبِّهِ عَلَى اللّهُ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِلَ عَلَيْهُ وَلَكِنَ أَكُونَ ﴾ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مِن رَّبِهِ عَلَى أَن يُنَزِلَ عَلَيْهُ وَلَكِنَ أَكُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٧]، والردّ هذه المرة سيسحب الحوار إلى الساحة اللائقة، فبعد أن ينفي العلم عن هذه العقليّات: "لا يعلمون"، ينتقل مباشرة للحديث عن الدوابّ، وكأنّ

العقل يعتذر عن المرافعة بحججه هنا: ﴿ وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَايِّرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيَّهِ إِلَا أَمُمُ أَمْنَالُكُم ۚ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيْءٍ ۚ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨].

الآية السابقة ليست مبتوتة عن السياق، فمع أنها تكشف لنا عن سرِّ عظيم من أسرار التنوع الحيواني، وهو ما يدركه اليوم الباحثون في سلوك الحيوانات من تفاوت في شخصيّات أفرادِها كما يتفاوت البشر، إلا أنّها متبوعة ببيان صاعق: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا فِي شخصيّات أفرادِها كما يتفاوت البشر، إلا أنّها متبوعة ببيان صاعق: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَدِتِنَا صُمُّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَاتِ أُ مَن يَشَإِ اللّهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَشَأَ يَجَعَلُهُ عَلَى صِرَطٍ مِعَايَتِتِنَا صُمُّ وَبُكُمُ فِي الظُّلُمَاتِ مَن يَشَإِ اللّهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَشَأَ يَجَعَلُهُ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [٣٩]. ألا ترى هنا وجه الشبه؟ فالمكذّبون بالآيات البيّنات يتمتّعون فعلاً بالحواس، لكن الجحود يضعهم في زمرة الصمّ البكم الذين يتخبّطون في الظلمات، ولا نكاد نعلم صورة نشبّه بها هذا الصنف من البشر سوى الدوابّ!

السورة تنفي الملائكيّة عن الرسل، وتثبت آدميّتهم الموافقة لآدميّة من أُرسلوا إليهم: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [الأنعام: ٤٨]، ﴿ قُل لاّ أَقُولُ لَكُمُ إِنّي مَلَكً إِن أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَي ﴾ عندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلا آقُولُ لَكُمُ إِنّي مَلَكً إِن أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَي ﴾ عندي خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلا آقُولُ لَكُمُ إِنّي مَلَكً إِن أَتَبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَي ﴾ [الأنعام: ٥٠]، وكأن هذه المبادئ لا تتطلّب الكثير من التفكير لإدراك وجاهتها، أمّا من يُجادِلُ فيها فهو من يستحقّ التشبيه السابق، ويكاد يَفقِدُ جدوى الحواسّ مرّة أخرى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسَتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۚ أَفَلَا تَنْفَكّرُونَ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وبعد آیات متتالیات حافلة بالرد والتقریع، تبرز قصة النبي إبراهیم علیه الصلاة والسلام، فنقرؤها في سیاق ملائم لتبکیت المشرکین الوثنیّین، وهو مباین لسیاقات سور أخرى وردت فیها قصصه علیه السلام بما یلائم مخاطبة أهل الکتاب. فنقرأ هنا إنكاره لشرك أبیه آزر: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِیمُ لِأَبِیهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصَنَامًا ءَالِهَةً ﴿ إِنَّ آربك

وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٧٤]، ثم الحوار المشهور الذي ينتهي بإسقاط الألوهيّة عن الشمس والقمر وكافّة أجرام السماء.

لا تطيل الآياتُ في مناقشة السفسطائيين مرة أخرى، وتكتفي ببيانِ الهوّة السحيقة بين منطق الاهتداء للبدهيّات وبين عبادة النجوم والكواكب: ﴿ وَحَاجَّهُ, قَوْمُهُۥ قَوْمُهُۥ قَالَ أَتُحَكَجُّونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَسِنِ ﴾ [الأنعام: ٨٠]، وتختم: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَاتَيْنَهُا وَالرّهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ مَ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَاءً ۗ إِنّ رَبّك حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ٨٣].

#### سرّ تقديس الجمادات

لم يكن الحديث عن انعدام المنطق هو الأمر الوحيد الذي استوقفني في هذا السرد الرائع، ولا حتى اكتشاف المشتركات بين عبدة الأصنام والكواكب وبين الدواب، فمن المُتَوقَّع أن يتبادر إلى الذهن تساؤل عن سبب هذا الإسفاف في الجهل، فما الذي يدفع شعبًا من الشعوب، وعلى رأسه نُخَبه نفسها، إلى الاعتقاد بأن الجمادات تتمتع بصفات خارقة تزيد على ما يتمتع به الإنسان من الوعي والحواس والقدرة، فضلًا عن أن يقدّسها ويعبدها؟

كانت أول ومضة لاكتشاف الجواب قد لمعت أمام عيني في الآية المئة: ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرِكآءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۖ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ سُبْحَنَنَهُ وَتَعَلَىٰ وَجَعَلُوا لِللّهِ شُركآءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُم ۗ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠]. والقرآن كالعادة يُجمل في كلمات معدودات خلاصة قد يفني الباحثون أعمارهم في طلبها، إذ تشير هذه الآية العظيمة إلى أنّ خلاصة المشركين أشركوا مع الله الجنّ في العبادة، مع أنّه خالقهم، ثم تخبرنا أنهم نسبوا له المشركين أشركوا وإناث. وبعبارة أخرى، هم لم يعبدوا الأصنام فقط، هُبل واللات

والعزى وغيرها، بل عبدوا شياطين الجنّ بافتراض اشتراكهم مع الله تعالى في الألوهية، ثم اعتقدوا وجود آلهة أقل شأنا من "أولاده وبناته" جل شأنه.

ويقول القرطبي في تفسيره إن الآية نزلت في مشركي العرب، كما ينقل عن الكلبيّ أنها نزلت في الزرادشتيّن (المجوس) وغيرهم من أتباع الديانات الباطنيّة الشرقية، ممن قالوا -كما في تفسير القرطبي - "إن الله وإبليس أخوان، فالله خالق الناس والدواب، وإبليس خالق الجان والسباع والعقارب. ويقرُب من هذا قول المجوس، فإنهم قالوا: للعالم صانعان: إله قديم، والثاني شيطان حادث من فكرة الإله القديم"().

والباحث في تاريخ الأديان يعلم أن هذه الوثنيّة الثنويّة (الاثنينيّة) درجت في معتقدات شركيّة عدة، وكانت تزعم وجود إلهين ندّين، تتطابق صفاتهما مع صفات الإله التوراتيّ وإبليس نفسه، كما يقول الكلبي بوضوح.

ولو لم يكن في الإسهاب خروج عن موضوع الكتاب، لذكرتُ أمثلة كثيرة جدًّا للكائنات الأسطوريّة التي عبدها الوثنيّون في شتى الحضارات وعلى امتداد قارّات المعمورة، إذ كانت تتشابه كثيرًا في صفاتها التي تجمع أحيانًا بين صفات الحيوانات والبشر، وتتجلى أحيانًا أخرى في هيئة الوحوش والغيلان، أو حتى في صور الحسناوات الفاتنات. وكان الجَهَلة يرفعون بعضها إلى مصافّ الآلهة الكبرى، بينما يجعلون بعضًا آخر في مراتب دنيا، وجميعها كان مستحقًا عندهم للعبادة وتقديم القرابين، ونحن نرى فيها كلها صورًا تتطابق تمامًا مع صفات الجن (٢).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، ج٤، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) فصّلت القول في هذا الأمر في فصل "الخوف من الشيطان" من كتابي "مستقبل الخوف"، دار مكتبة الأسرة العربية، إسطنبول.

أما "البنين والبنات" ممن نسبهم المشركون إلى الله جلّ وعلا، فهم إمّا المسيح وعُزير وغيرهما من الذكور، أو الملائكة ممّن اعتقد المشركون أنهم بنات. وقد ذكر القرآن ذلك في موضع آخر: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَاتًا وَقد ذكر القرآن ذلك في موضع آخر: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَاتًا وَقد ذكر القرآن ذلك في موضع آخر: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عَبَدُ ٱلرَّمْنِ إِنَاتًا اللهِ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

ونحن نعلَم أيضًا أن بعض صور الآلهة وأنصاف الآلهة المؤتّة التي عُبدت في حضارات شتى كانت تشبه المتداوَل عن صفات الملائكة، كما زرع محرّفو التوراة في العقول فكرة "الملائكة الساقطة" باعتبار إبليس وجنوده جنسًا من الملائكة، إذ لا يعتقد اليهود والنصارى الذين حُرّفت كتبهم بوجود جنس الجنّ أصلًا.

ونحن المسلمون نعلم أنّ الملائكة والجنّ جنسان مغايران، فالأول مخلوق من نور وهو غير مُكلَّف، بل مجبولٌ على الطاعة، والثاني مخلوق من نار ومكلّف مثل بني آدم.

وفي سورة سَبَأ، يقول تعالى عما سيحدث في يوم الحساب: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ مَجْيِعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَئِكَةِ أَهَوُلاَ إِيَاكُمُ كَانُواْ يَعْبُدُونَ قَالُواْ سُبْحَنكَ أَنتَ وَلِيَّنَا مِن دُونِهِم مَّ بَمِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [سبأ: ٤٠، ٤١]، فحتى الذين كانوا يعتقدون أنهم يعبدون الملائكة سيجدونها تتبراً منهم في الآخرة، وسيعلمون أنهم كانوا يعبدون شياطين الجن الذين ضلّلوهم وأقنعوهم بأنهم ملائكة وآلهة.

لنتابع التدبّر في سورة الأنعام، قبل أن ننظر لمجمل الآيات بنظرة أشمل، فنقرأ: ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢]، ويا لها من معلومة صادمة، فشياطين الإنس والجن -الذين درجوا على معاداة كل نبي - يوحي

بعضهم إلى بعض بالكفر، وبما يحارِبون به الأنبياء من زخرف القول، أي أنّ الأمر لا يقتصر على وسوسة يلقيها الجن في قلوب حلفائهم من الإنس، بل هناك تبادل بين الطرفين عندما "يوحي بعضهم إلى بعض"، وهذا ما نصّ عليه المفسرون في كتبهم.

وبعد بضع آيات، يبدأ الحديث عن الذبائح مبتدئًا باشتراط ذكر اسم الله: ﴿ وَكُمُّ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنعام: ١١٨]، وبعدها بثلاث آيت أمرٌ جازم أكثر تفصيلًا: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْصُلُواْ مِمّا ذُكِرَ السّمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلّا مَا اصْطُرِرَتُمْ إِلَيْهِ أَلَا تَأْصُلُواْ مِمّا ذُكِرَ السّمُ اللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلّا مَا اصْطُرِرَتُمْ إِلَيْهِ أَوْلَى كَثِيرًا لَيْضِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغيرٍ عِلْمٍ إِنَّ إِنَّ رَبّلك لَكُمُ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلّا مَا اصْطُرِرَتُهُ إِلِيّهِ أَوْلَى كُثِيرًا لَيْضِلُونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغيرٍ عِلْمٍ أَنْ رَبّلك هُوَ أَعْلَمُ بِأَلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأنعام: ١٢١]، ومع أنّ التفاسير نقلت روايات ترجّح أن الشياطين هنا هم شياطين الإنس من المجوس وأهل الكتاب الذين أوصوا أولياءهم من مشركي قريش، لكنّ الأرجح فيما يبدو لي هو الروايات الأخرى –ومنها المنقولة عن ابن عبّاس رضي الله عنه – التي تقول هم شياطين الجن، الذين يوحون لأوليائهم من قريش ما يحتجّون به لمجادلة النبي عَيْقٍ في أحكام الذبائح، فكانوا يقولون "ما قتل من قريش ما يحتجّون به لمجادلة النبي عَيْقٍ في أحكام الذبائح، فكانوا يقولون "ما قتل الله لم تأكلوه وما قتلتموه أكلتموه أكلتموه".

أضللتم الكثير منهم، فيعترف أولياؤهم الإنس بجُرمهم: "استمتع بعضنا ببعض"، أي كان هناك تبادل للمنافع، وكان الجن يستمتعون بالتسلّط على الإنس، وحتى استعبادهم.

## شعائر الذبح

الآن، وبعد هذا البيان الجليّ لعلاقة شياطين الجن بأوليائهم من الإنس، وعدم اقتصار خطر الجن على الوسوسة، نصل إلى أوّل ذكر للأنعام في هذه السورة الجليلة، فنقرراً: ﴿وَجَعَلُواْ لِلّهِ مِمّا ذَراً مِن الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكذَا لِلّهِ فِنقر رأً: ﴿وَجَعَلُواْ لِلّهِ مِمّا ذَراً مِن الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ وَالْمَسْرِكُونَ العرب يَقسمون ما يرَعَمِهِم من محاصيل زراعيّة وذبائح، فيجعلون قِسمًا لله ويقدّمونه للضيوف والمساكين، والقسم الآخر يقدّمونه قرابين للأصنام، وربما لسَدَنتِها (حرّاس المعابد).

ولا يقتصِرُ الأمر على الشرك في الذبح والتوزيع، بل اعتمد المشركون تشريعًا خاصًّا لتحريم بعض الأنعام على أنفسهم، أو على نسائهم فقط، أو إباحتها لمن يشاؤون دون غيرهم: ﴿وَقَالُواْ هَنذِهِ اَنْعَندُ وَحَرْثُ حِجْرٌ لَا يَظْعَمُهَا إِلَّا مَن نَشَاهُ بِنَاهُ مِنْ فَكُمُ حُرِّمَتُ طُهُورُهَا وَأَنْعَدُ لَا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللّهِ عَلَيْهَا اَفْتِرَآ عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَنذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُعُرَّمُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهَا اَفْتِرَاهُ عَلَيْهِ مَوْفَهُمْ وَمُعُمَّمُ عَلِيهُ وَصَفَهُمْ عَلِيهُ عَلِيمً وَصَفَهُمْ عَلِيهُ عَلِيمً عَلِيمً فَلِيهِ الأنعام: ١٣٨ -١٣٩].

وهنا أعودُ إلى السؤال الذي قدّمتُه سابقًا: لماذا اعتَقَدَتْ حشود من البشر على مرّ القرون وفي أنحاء العالم أن بعض الحجارة تستحقّ التقديس وتقديم القرابين؟

وبعبارة أخرى: إذا كانوا قد اختاروا الكفر والتمرّد على التكاليف التي شرعها الله، فلماذا ألزموا أنفسهم بعبادة آلهة بديلة، وقد كان بإمكانهم الانفلات من أعباء العبادة كلها؟

وأضيف إليها سؤالًا ناشئًا عن الآيات التي قرأناها للتو: لماذا صعّب هؤلاء الناس على أنفسهم أحكام الذبائح، فضيّقوا ما كان واسعًا، وحرّموا ما كان بإمكانهم إباحته؟!

الجواب مُتَضمَّن فيما مرّ بنا، فإبليس صدَق وعده وهو كذوب: ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ ﴾ [الإسراء: ٦٢]، كما صدقت نبوءته: ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمُ شَكِرِين ﴾ [الأعراف: ١٧]، وشياطين الجنّ قاموا بالمهمّة واستمتعوا بها، ليس حسدًا لبني آدم فقط، بل تمتعا بلعب دور الألوهية المزيفة جزئيًّا أو كليًّا.

وفي برهان إضافي على الدور الشيطاني لاستعباد بني آدم، نقرأ أيضا آية توسّطت آيات الأنعام السابقة: ﴿وَكَنْ اللّکُ زَيِّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ وَكِيْدٍ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ آلُهُمْ وَلِيَلْلِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴿ [الأنعام السابقة عَلَيْهِمْ وَلِيكَلِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ ﴾ [الأنعام ام: ١٣٧]، فالحديث هنا عن شياطين زيّنوا لكثير من المشركين ارتكاب جريمة تتعارض جذريًّا مع الفطرة السليمة ولا تستسيغها حتى الوحوش، وهي قتل أولادهم، سواء خشية الفقر، أو وَأَدًا للبنات تحديدًا، أو حتى تقديم الأطفال قرابين للآلهة كما في بعض الحضارات ببلاد الشام وأمريكا اللاتينية. وما كانت هذه الجرائم المرعبة لتصبح مألوفة على نطاق واسع لولا التدخّل الخارجي الذي يزيّنها للإنسان، فيسوّغها بالحاجة تارة، وبغسل العار تارة، وبإرضاء الآلهة أو اتّقاء شرّها تارة أخرى.

وانظر معي إلى حجم الخسارة لمن يسلّم عقله للشياطين سَفَهَا وجهلًا: ﴿ قَدَّ خَسِرَ ٱللَّذِينَ قَتَلُواْ أَوَلَكَهُمْ سَفَهَا بِعَيْرِ عِلْمِ وَحَرَّمُواْ مَا رَزَقَهُمُ ٱللّهُ ٱفْرِرَاءً عَلَى ٱللّهِ ۚ قَدَ ضَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٠].

وبعد هذا كلّه، يبيّن الله تعالى لنا أن طريق الهداية ليس محفوفًا بهذا السَفَه، ولا يتطلّب التضحية بفلذات الأكباد، ولا تشوبه الجرائم والخبائث، ولا تنقصه متعة الطيّبات: ﴿ وَهُو اللَّذِي آَنْشَأَ جَنَّتِ مَعْرُوشَتِ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُغْلِفًا أَصُكُلُهُ وَالزّيّتُونَ وَالزُّمّانَ مُتَسَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَبِهٍ عَصُلُواْ مِن ثَمَرِهِ إِذَا آثَمْرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ, يَوْمَ حَصَادِهِ وَلا تُشْرِفُوا أَ إِنَّهُ, لا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤١].

ثم يثني بالتذكير بنعمة الأنعام: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَنْعَكِ حَمُولَةً وَفَرُشًا ۚ كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ ﴾، ويتم الآية بأعظم وصيّة: ﴿ وَلَا تَنْبِعُواْ خُطُورَتِ ٱلشَّيَطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُوُ مُمْ اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٤٢].

ويتابع: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْكِتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى آَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱشُدَّهُۥ ۗ وَٱوْفُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ وَالْقِسْطِ ۗ لَا نُكَلِّفُ نَقْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۗ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ

ذَا قُرْنَى ۗ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِدِ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ مَسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٢، ١٥٣]. وكان ابن عبّاس يقول: "هذه الآيات، هنَّ الآيات المحكمات".

وفي الختام، تفضي السورة الكريمة إلى مفاصلة بيّنة: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَىٰنِ رَبِّ إِلَى مِنْ الْمُشْرِكِينَ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَثُشُكِي صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَثُشُكِي وَمُعَيّاى وَمَعَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ أَ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلسُّلِمِينَ ﴾ [الأنعام: وَمَعَياى وَمَعَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلسُّلِمِينَ ﴾ [الأنعام: 171-17]، فالحُجّة أقيمت، ولم يبق سوى التمسّك بسبيل الحق، وإعلان الإسلام دستورًا، شاملًا الصلاة والنُسك، وكل ما في هذه الحياة، وصولًا للممات.



بعدما أتممتُ اكتشاف التسلسل الماتع للحوار في سورة الأنعام، وما تلاه من تعرُّف على الدور الشيطاني في لعبة التضليل، لاح لي تواصل انتظام الجواهر القرآنيّة في سورة الأعراف التي تحلّ بعدها في ترتيب المصحف، فما كادت الصفحة الأولى تنتهي حتى وجدت في آخرها استهلالًا جديدًا لقصّة آدم وحوّاء مع إبليس، وبدا أنها ستُروى من زاوية مغايرة للتي عرفتُها من قبل في سورة البقرة.

فبعدما تذكّرُنا سورة الأعراف برفض إبليس للأمر الإلهي بالسجود لآدم، متذرّعًا بأنه "خير منه"، نرى في هذه السورة صدور الأمر بطرد إبليس قبل أن يبدأ امتحان آدم: ﴿ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبّرَ فِيهَا فَأَخُرُجُ إِنّكَ مِنَ الصَّنغِرِينَ ﴾ امتحان آدم: ﴿ قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبّرَ فِيها فَأَخُرُجُ إِنّكَ مِن الصّعان يُمدّ له [الأعراف: ١٣]، كما نرى في هذه المرحلة المبكّرة من القصّة طلب إبليس بأن يُمدّ له في عمره إلى يوم البعث: ﴿ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤]، ثم إعلانه عن خطّته: ﴿ قَالَ فَيْمَ أَنْفُونَ هُمْ صَرَطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ ثُمُّ لَاتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنْهُمْ وَعَنْ شَمَايِلِهِمْ قَوْلَ أَكْرُهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦].

اللافت هنا أنّ إبليس يتحدّث عن إنظاره إلى يوم البعث، ويتوعّد بالتربّص لآدم وذرّيّته، مع أنّ آدم عليه السلام لم يكن قد كُلِّفَ بشيءٍ بعد، فضلًا عن أن ينسى ويخطئ، ولم تبدأ ذرّيته بالظهور.

ألا يذكّرك عزيزي القارئ هذا الترتيب للأحداث بشيء؟ ففي الحديث الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: (احتج آدم وموسى، فقال له موسى: أنت أبونا خيبتنا، أخرجتنا ونفسك من الجنة، فقال له آدم: أتلومني على شيء قد كتبه الله علي قبل أن يخلقني؟ فقال النبي على الله عليه واللفظ للبخاري].

أي أن إبليس حصل على الوعد بالإمهال، وحتى التمكين بالوسوسة والكيد وتضليل بني آدم، منذ البداية، فبعد الآيات السابقة نقرأ: ﴿ وَيَكَادَمُ اَسَكُنَّ أَنتَ وَزَوَجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِئْتُمًا وَلاَ نَقْرَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩]، شم بعد الوسوسة واستغفار آدم وحوّاء من "تذوّق الشجرة": ﴿ قَالَ الْمَبِطُوا بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُولًا وَلَكُمُ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَكُم إِلَى حِينٍ ﴾ [الأعراف: ٢٤]، فالأمر بالهبوط عدوًا وإبليس جاء لاحقًا، ومشفوعًا ببيان كونه هبوطًا مؤقتًا، وأنّ كل ما عرفه بنو آدم من حضارة وفتن وحروب وسعادة وشقاء ليس سوى لحظات عابرة وشك أن تزول.

ومع أن الابتلاء مفروض بالتساوي على الإنس والجن، سنقرأ الآن خطابًا موجهًا من الله جلّ وعلا إلى بني آدم حصرًا: ﴿ يَبَنِيٓ ءَادَمَ قَدَ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُوَرِى مَوَّجَهًا من الله جلّ وعلا إلى بني آدم حصرًا: ﴿ يَبَنِيٓ ءَادَمَ قَدَ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُوَرِى يَبَنِيٓ سَوْءَ تِكُمُ وَرِيشًا ۖ وَلِبَاسُ النَّقُوىٰ ذَلِكَ خَيْرً أَنوَكُم مِن الْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيهُمَا عَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ الشَّيَطِينَ الْقَلِيَةُ اللَّهِ يَعْمُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيهُمَا سَوْءَ تِمِما ۚ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَطِينَ الْوَلِيَاتِ لِلَذِينَ لَا سَوْءَ تِمِما ۚ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَطِينَ الْوَلِيَاتِ لِلَّذِينَ لَا يُومِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦، ٢٧]. والمعنى واضح لا يحتاج تفسيرًا، فبداية فتنة إبليس كانت بنزع اللباس عن جسدَي آدم وحوّاء، وأول رد فعل لهما كان بالمسارعة لستر

العورات بأوراق الجنّة، وكأنه فعل فطريٌّ لا يتطلّب تشريعًا ولا تربية. وبما أن الفتنة مستمرّة، ويرانا إبليس وجنوده من حيث لا نراهم، وسيصبح لديهم أولياء من جنسنا نحن الآدميين، فالخطْب جَلَل، وأجراس التحذير والتذكير يجب أن تُقرع دائمًا.

وفي آية أخرى يتضح تمايز بني آدم إلى فريقين: ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّكَلَةُ ۗ إِنَّهُمُ الْغَنْدُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآ مِن دُونِ اللّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّه تَدُونَ ﴾ الظَّكَلَةُ ۗ إِنَّهُمُ الْغَنْدُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيآ مِن دُونِ اللّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُّه تَدُونَ الخطأ أصلاً [الأعراف: ٣٠]، فماذا يقول أولياء الشيطان، والذين لا يعترفون بوجود الخطأ أصلاً و"يحسبون أنهم مهتدون"؟ إليك الجواب: ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَنِحِشَةً قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا وَاللّهُ أَمْنَا بِهَا ﴾ [الأعراف: ٢٨]، قال المفسّرون: كان بعض العرب يطوفون بالبيت (الكعبة) عراة في الجاهليّة، فإذا قيل: لم تفعلون ذلك؟ قالوا: وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها.

فالفتنة هنا أُلبِست لبوس الدين نفسه، ومقولة الشيطان جُعلت أمرًا إلهيًا، ويحسبون حقًا أنهم مهتدون!

وهذا كان ديدن الوثنيّات كلّها، فالفواحش توضَعُ في إطار دينيّ، وعندما يُبعَث الرسل إلى أقوامهم لتصحيح المفاهيم يُنبَذون ويُحارَبون. لكن الفطرة تبقى كامنة في الأعماق، ولا تَعْدَم أتباعًا في كل عصر، والرد الإلهيّ لا يتطلب أكثر من التذكير: ﴿قُلَ إِنَّ اللّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ ۗ أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ قُلُ أَمَرَ رَبِي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وَجُوهَكُمُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف: وُجُوهَكُمُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨، ٢٩].

 حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَتِ مِنَ الرِّزْقِ ۚ قُلُ هِى لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوٰةِ الدُّنيا عَالَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣١، ٣٢]، فإذا كانت خَالِصَةً يَوْمَ الْقِينَمَةِ ۗ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ الْآينَتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣١، ٣٦]، فإذا كانت الفواحش خاصّة بأولياء الشيطان في الدنيا، فإن زينة الله والطيّبات من الرزق متاحة للمؤمنين في الدنيا، وخالصة لهم وحدهم في الجنة، عندما يكون الفريق الآخر يستغيث في جهنم.

# من حرَّم الحلال؟

وعند التدبّر في السؤال: "قل من حرّم زينة الله؟" فستجد أنه لا يقتصر على الاستنكار لبيان الإباحة، بل يحمل في طيّاته إشارة إلى وجود تحريم فعليً لبعض الزينة والطيّبات، فأولياء الشيطان لم يبيحوا لأنفسهم كل المحرّمات لإشباع غرائزهم فحسب، بل حرّموا على أنفسهم بعض المباحات أيضًا، وهذا يعيدنا إلى التساؤُل السابق في تدبّرنا لسورة الأنعام: لماذا يحرّم الكافر على نفسه شيئًا لم يكن محرّمًا أصلا؟

والجواب هو ذاته الذي انتهينا إليه سابقًا، فالشيطان هو الذي يتلاعب بأوليائه، فيقدم لهم تشريعًا جديدًا، فيه الكثير من إباحة المحرّمات، وبعض التقييد للمباحات.

وفي الآخرة يُرمى شياطين الجنّ والإنس وأولياؤهم في جهنّم جميعًا: ﴿قَالَ النَّارِ أَكُلُوا فِي النَّارِ كُلُمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَعَنَتُ أُخَلَاً الْحَوْدُ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ كُلُمَا دَخَلَتُ أُمَّةً لَعَنَتُ أُخْلَاً الْحَوْدُ فِي النَّارِ كُلُوا فِي النَّارِ كُلُوا فِي النَّارِ عَلَى مَذَابًا ضِعْفًا حَقَّ إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتُ أُخْرَبُهُمْ لِأُولَىٰهُمْ رَبّنا هَنَوُلاَ وَأَصَلُونا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِن الذي مِن النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٨]، وعندما يحتجُ الفريق الذي كان ضحية للتضليل، ويطالِب بزيادة العذاب على من كان سببًا في ضلاله، يأتي الجواب: "لكلِّ ضعف ولكن لا تعلمون".

وإمعانًا في الإذلال، يأتي الجواب أيضًا من زعماء الفتنة، من إبليس وجنوده، ومن شياطين الإنس: ﴿وَقَالَتُ أُولَىٰهُمۡ لِأُخۡرَاهُمۡ فَمَا كَانَ لَكُمۡ عَلَيۡنَا مِن فَضَٰلِ فَذُوقُوا ومن شياطين الإنس: ﴿وَقَالَتُ أُولَىٰهُمۡ لِأَخۡرَاهُمۡ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَٰلِ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمۡ تَكۡمِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٩]، فبعد كل تلك المتعة التي جنوها باستعباد الأتباع والتسلّط عليهم، هاهم يردون عليهم ببساطة: "ما كان لكم علينا من فضل"، وبعبارة أخرى: لم نجبركم على اتباعنا، ولكنكم أنتم ضللتم بجهلكم وضعفكم، فذوقوا العذاب المضاعف مثلنا. تخيّل فقط أن يدور هذا الحوار داخل جهنم، والعذاب يأتيهم جميعًا من كلّ مكان والعياذ بالله!

#### حبل النجاة

في المقابل، لا يكتفي الفريق الثاني بالتنعّم في الجنة، والنجاة من العذاب، بل يجتمعون على المحبّة والتفاهم، حتى لو كانت صدورهم ملأى بالبغض في حياتهم السابقة: ﴿ وَنَزَعُنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِ تَجِّرِى مِن تَعْنِهِمُ ٱلْأَنْهَدُ ﴾ [الأعراف: ٤٣].

وبعدما تستعرض السورة الكريمة قصص بعض الأنبياء ومواقف الجاحدين، تختتم بتحذير آخر من الشيطان: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ نَزَغُ فَٱستَعِذَ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ وَالمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ نَزَغُ فَٱستَعِذَ بِٱللَّهِ ۚ إِلَّهُ مَا العالمِ الأمثل لاتقاء شره، وهو الاستعاذة بالله منه، إذ لا تكفى المجاهدة في حرب مستعرة مدى الحياة.

يقول ابن الجوزي في كتابه الرائع "تلبيس إبليس"، إن بعض السلف قال لتلميذه: ما تصنع بالشيطان إذا سَوَّلَ لك الخطايا؟ قال: أجاهده، قال: فإن عاد؟ قال: أجاهده، قال: فإن عاد؟ قال: أجاهده، قال: فإن عاد؟ قال: أجاهده، فقال الشيخ: هذا يطول، أرأيت إن مررت بغنم فنبحك كلبها أو منعك من العبور فماذا تصنع؟ قال: أكابده وأردّه جهدي. قال

الشيخ: هذا يطول عليك، ولكن استعن بصاحب الغنم يَكُفُّه عنك، أي استعذ بالله واستعن به.

وهذه سنة المتقين: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَنَيْفُ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُ أُحدهم ويستعِذْ بالله حتى يعيد الله فَإِذَا هُم مُّبَصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١]، فما إن يتذكّر أحدهم ويستعِذْ بالله حتى يعيد الله له بصيرته ويدفع عنه شرّ الشيطان، لا سيّما وأن الكيد لا يقتصر كما قلنا على الوسوسة، بل هو تحالف بين إبليس وأعوانه من الجن وبين شياطين الإنس: ﴿ وَإِخْوَانَهُمْ يَمُذُونَهُمْ فِي ٱلْغَيّ ثُمّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾.

#### العصر الحديث

وقد يثار هنا سؤال: إذا كان الشياطين يقدّمون لضحاياهم تشريعات جديدة في العصور الوثنيّة القديمة، فماذا عن اليوم؟ أليس الشائع الآن هو اللّادينيّة والإلحاد؟ فليست هناك أي تشريعات وثنيّة تبيح وتحرّم، بل لكل آدميّ في عصر الثقافة "الفردانيّة" تشريعه الخاص.

أقول: نعم، فنحن نعيش في العصر الذهبي للآدينيّة والإلحاد، لكن هذا لا يعني التحرّر من الشرائع، فلو اعتبرنا دول أوروبّا الغربيّة هي بؤرة هذا التوجّه، فهي تدار في الوقت نفسه من تحالفات سياسيّة ورأسماليّة تفرض على شعوبها جملة من القوانين والأعراف التي تهيمن على أفكارهم وسلوكهم، أكثر ممّا كانت الأديان تفرضه على الشعوب في الدول الثيوقراطيّة التي حكمتها تحالفات الملوك مع كهنة المعابد.

الأجندة الليبراليّة التي تفرضها آليّات العولمة قسرًا على العالم كله تتبنى اليوم حرفيًّا أجندة إبليس، حيث تُطمَس الفطرة، وتُمسَخ هُويّة الإنسان، وتُفرَض مناهج

التربية الجنسيّة على الأطفال، وتصبح كل أشكال الشذوذ والانحراف هي القاعدة المحميّة بشرائع حقوق الإنسان، والمفروضة بطيف من أشكال القوة الناعمة والخشنة.

نعم، الإلحاد ينفي الإيمان بوجود إبليس وجنوده، لكن هذا النفي يحقّق له أنجع وسيلة لتطبيق وعيده: "لأقعُدن لهم صراطك المستقيم"، فمن ينكر وجود شيء غائب عن حواسّه لن يبالي بمقاومة كيده، والنتيجة هي: "ولا تجد أكثرهم شاكرين".



قرأت على مدى سنوات طوال أشكالًا مختلفة من حجج العلمانيّين والمتأثّرين بهم في سياق الطعن بوجوب ستر العورة، ولا سيّما الطعن في حجاب المرأة، فكشف ما أمكن من أجساد النساء كان وسيبقى من أعزّ أهداف الشيطان وحزبه. إلا أنّ أكثر تلك الحجج الشيطانيّة سخفًا كنت قد قرأته في سِفْر ضخم مخصّص للمرأة، أفضّل طيّ عنوانه، إذ قال فيه مؤلفه -المُغرِق في الجهالة - إنه من غير المعقول أن يتواضع إله عظيم يستوي على عرشه إلى مستوى تحديد ما يجب على بني آدم أن يلبسوه، ثم انطلق الأحمق من هذه المغالطة ليعبث بنصوص الوحي التي وَضعت بكلمات صريحة حدًّا للعورة، وألزمتْ آدم وبنيه بسترها!

لعل هذه الحجّة الواهية تذكّر أيّ متدبّر للوحي بحماقة المشركين عندما قالوا ما بال العنكبوت والذباب يُذكّران في الكتاب المُنزَل على محمّد عَلَيْهِ؟ فجاء الردّ واضحًا: ﴿إِنَّ ٱللّهَ لَا يَسْتَحْي مَ أَن يَضْرِبَ مَثكًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦].

ولكن ماذا يفعل ذاك الدّعيّ بالنداء الإلهي: ﴿ يَبَنِيٓ ءَادَمَ قَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤرِى سَوْءَتِكُم وَرِيشًا ﴾ [الأعراف: ٢٦]؟!

وفي المقابل، هل يمكن لأحمق آخر أن يتهم الإسلام بقصر اهتمامه على مواراة السوءة فقط، وقد أكملت الآيةُ الحكمة بتفصيل لا يدع له مجالًا للعبث: ﴿وَلِهَا سُ ٱلنَّقُونَى ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾؟ فالحياء في القلب هو المتمِّم للباس الساتر للجسد، بل هو المتسبّب فيه، فلو لاه ما ستر الإنسان عورته.

استوقفتني تلك الآية في سورة الأعراف بعد أن ذكرَت قصة آدم وحواء مع إبليس اللعين، ثم ألفيتُ نفسي أمام نداء إلهيِّ يشمل أبناء آدم جميعًا: ﴿ يَبَنِي ٓ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ مُنَ الْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِللَّاسَهُمَا لِلرِّيَهُمَا سُوَءَتِهِمَآ ﴾ يَفْنِنَكُمُ الشَّيْطُنُ كُمَا أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ الْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُما لِللَّاسَهُمَا لِلرِّيهُمَا سُوَءَتِهِمَآ ﴾ [الأعراف: ٢٧]، فستْر العورة لم يكن منذ بدء الخلق أمرًا هامشيًّا، بل كان كشفُها أوَّل ما حلّ بجنسنا من مكائد الشيطان، ثم كان الخروج من الجنّة هو العاقبة.

والعجب لا ينتهي عند من اتخذ إله هواه، فنبذ الوحي وتجاهل حجّيته: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ٱوَلِيّآ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٧]، بل هناك من يسعى للارتقاء في مدارج المفكّرين ثم يأتي على نصوص الوحي فيزعم أنها لم تَفرِض على المرأة الحجاب، وأن لها أن تكشف من عورتها ما يوافق هواه، وربما تذرّع باعتماد العادة والعرف أصلًا للتشريع كي يحقّق ما يريد: ﴿ وَإِذَا فَعَكُوا فَنْحِشَةُ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيّها وَالعرف أصلًا للتشريع كي يحقّق ما يريد: ﴿ وَإِذَا فَعَكُوا فَنْحِشَةُ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيّها وَالعرف أَصلًا للتشريع كي يحقّق ما يريد: ﴿ وَإِذَا فَعَكُوا فَنْحِشَةُ وَالُوا وَجَدُنَا عَلَيّها وَالعرف أَصلًا للتشريع كي يحقّق ما يريد: ﴿ وَإِذَا فَعَكُوا فَنْحِشَةُ وَالُوا وَجَدُنا عَلَيّها وَالعرف أَنْ الله عاملًا بما أمر به الله، وكأنه يقول: ﴿ وَاللّهُ أَمْرَنَا يَهَا ﴾، مع أن الأمر بالستر لا لبس فيه: ﴿ قُلْ إِنَ لَلّهَ لَا يَأْمُنُ بِٱلْفَحْشَاءِ ﴾، وما كان لعالِم بالشرع والتأويل واللغة أن يتقوّل مثل هذا الهراء، ﴿أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا وَمَا كَانَ لعالِم بالشرع والتأويل واللغة أن يتقوّل مثل هذا الهراء، ﴿أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا كُن لَا اللهراء، ﴿ أَلَنّهُ وَلَا اللهراء، ﴿ أَلَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا كَانَ لعالِم بالشرع والتأويل واللغة أن يتقوّل مثل هذا الهراء، ﴿ أَتَعُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا كَانَ لعالِم الله عَلَا عَلَى اللّه عَلَا عَلَا عَلَا اللهراء، ﴿ أَلَا عَلَا الله عَلَا عَلَا الله عَلَا الله عَلَا عَلَا

استوقفني بعد ذاك النداءِ أمرُ الله بالعدل: ﴿ قُلُ آَمَرَ رَبِي بِٱلْقِسْطِ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، ثم الأمر بالتوحيد والإخلاص: ﴿ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ حَثِلِ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ كُمْ عِندَ حَثِلِ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ كُمْ عِندَ كُلُ الدِّينَ ﴾، وبيان الفاصل بين فريقين: ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ ﴾ [الأعراف: ٣٠]، لا سيّما وأن أتباع الضلالة ﴿ أَتَخَدُوا الشَّيَطِينَ آولِيآ ءَ مِن دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٠]، فلم تتلبّسهم الضلالة استحقاقًا إلا بعد أن اختاروا موالاة الشياطين مع زعمهم أنهم على حق!

قد لا تستميل شبهاتُ المرجفين من اتضحت له آيات الله وحدوده، لكنّ بعضًا من أعضاء الفريق الذي اهتدى قد يبقى في قلبه مرض، فنجد من النساء المُهتَدِيات من تظنّ أنّ الحجاب يقتصر على غطاء الرأس واللباس الطويل، وتتساهل في اللبس الضيّق والجذّاب بذريعة أن الله جميلٌ يحبّ الجمال، وهذا أيضًا من تلبيس إبليس!

فبعد الأمر بالعدل والتوحيد، يتجدّد النداء لكل بني آدم محذّرًا من التلبيس بذرائع الجمال والاستمتاع بالنعم، للنفاذ إلى ما هو أسوأ: ﴿يَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ بِنَوائع الجمال والاستمتاع بالنعم، للنفاذ إلى ما هو أسوأ: ﴿يَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَالشَّرَوُوُ وَلَا تُسُرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١]، فاللباس الساتر المطلوب هو زينة بذاته، والإسراف في الملبس إلى حدّ الافتتان يخرج به عن مقصده فيغدو كالتعرّي، والله تعالى لا يرضى بالتجاوز في الحلال الذي يُفضِي بصاحبه إلى الحرام: ﴿إِنَّهُو لَا يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١].

إذن فعندما أمرنا الله بالستر لم يُوجِب علينا الميل إلى القبح، ﴿ قُلْ مَنْ حَرَمَ نِينَةَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ بالستر لم يُوجِب علينا الميل إلى القبح، ﴿ قُلْ مَنْ حَرَمَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

الحدّ القرآني لعورة المرأة لم يكن غامضًا حتى يخرج علينا بعد قرون من يزعم أن حجابها ليس فرضًا، فالنداء الثالث موجَّهُ أيضًا لكلّ البشريّة: ﴿يَبَنِي ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَكُمُ رُسُلٌ مِّنكُمُ يَقُصُونَ عَلَيَكُمُ ءَايَتِي ﴾ [الأعراف: ٣٥]، وكأن الرُسل لم يأتوا بالآيات فقط،

بل شرحوا وبيّنوا أيضًا ما تضمّنته من الأوامر والنواهي، فمن تَجرّاً على تأويلها بما يوافق هواه بدون حجّة فهو مشمول بالوعيد: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ كَنَّبَ بِعَايَتِهِ ﴾ [الأعراف: ٣٧].

ولا عُذر لعامّة الناس ممّن يبحثون في فتاوى المضلّلين عمّا يوافق هواهم، ولا لأيّ فتاة تخلع حجابها أو تتهاون فيما دونه بذريعة ما يطرحه المضلّلون من حجج واهية، فكل بالغ عاقل مسؤول عن نفسه، ولن يدافع عنه من ضَلَّله، ولنا في المشركين عبرة: ﴿حَقَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمُ قَالُوا أَيْنَ مَا كُنتُم تَدُعُونَ مِن دُونِ اللّهِ قَالُوا ضَرَّوا عَنَا وَشَهِدُوا عَنَى أَنفُسِمٍ مَ أَنَهُم كَانُوا كَفِينَ قَالَ ادْخُلُوا فِيَ أُمَو قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِن الْجِنِ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ كُلَّما دَخَلَت أُمَّة لَكَنتُ أُخْنَها حَقَى إِذَا ادَّارَكُوا فِيها جَمِيعا قَالَتَ الْجِنِ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ كُلُّما دَخَلَت أُمَّة لَكَنت أُخْنَها حَقَى إِذَا ادَّارَكُوا فِيها جَمِيعا قَالَتَ الْجِنِ وَالْإِنسِ فِي النَّارِ كُلُّما دَخَلَت أُمَّة لَكَنت أُخْنَها حَقَى إِذَا النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفًا مِن النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَا فَعَلْمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٧ و ٣٨].

أجارنا الله من عذابه، وأدام علينا جميعًا الستر والعافية.



تدبّرنا في فصلين سابقين أجزاء من سورة الأعراف، فاكتشفنا في الأول دور إبليس وجنوده في تضليل بني آدم، ورأينا في الثاني حكمة الستر والعفّة والحجاب. وما زالت السورة الكريمة حافلة بالدرر التي أتلهّف لاكتشافها.

في الآية التاسعة والخمسين من السورة، تبدأ قصص بعض الأنبياء الكرام مع أقوامهم، وهي قصص وردت في سور أخرى عديدة، لكن التسلسل هنا سيفضي بنا إلى درس عظيم.

تبدأ السلسلة بأول الأنبياء من أولي العزم، نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿لَقَدُ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ إِنِيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ وَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩، عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأعراف: ٥٩.

ثم النبي هود عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه عَيْرُهُۥ ۚ أَفَلَا نَنْقُونَ قَالَ ٱلْمَلاَ ٱلْذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِى مَنْ إِلَه عَيْرُهُۥ ۚ أَفَلَا نَظُنُكَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [الأعراف: ٦٦، ٦٥].

ومن بعده قصة صالح عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَإِلَى شُمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ الْعَبْدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ.. ﴾ [الأعراف: ٧٣]، ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ السّتَضْعِفُوا لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعَلَمُونَ أَنَ صَلِحًا مُرْسَلُ مِن زَيّهِ عَ قَالُوا إِنّا بِمَا أَرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٧٥].

ثم نستمع إلى طرف من قصة لوط عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِفَوْمِهِ الْمَاثُونَ اللَّهِ الْمَاثُونَ الْفَحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ الْعَلَمِينَ إِنَّكُمْ لِتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ النِسَاءَ ۚ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ أَناسٌ يَنطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٠- ٨٢].

وأخيرًا، قصة شعيب عليه الصلاة والسلام: ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ عَيْرُهُ...﴾ [الأعراف: ٨٥]، ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ اللّهِ عَيْرُهُ...﴾ [الأعراف: ٨٥]، ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ اللّهِ عَلَيْهُ وَالَّذِينَ عَامَنُوا مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا ٓ أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلّتِنا ۚ قَالَ الْمَكَ كُرُهِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٨].

المشترك في هذه القصص واضح، فكل نبيً يبدأ بالدعوة للتوحيد، باستثناء قصة لوط عليه الصلاة والسلام الذي ركّز دعوته على نبذ الفاحشة المستشرية في قومه. أما الردّ فيأتي من الملأ في قومَي نوح وهود، ومن الذين استكبروا في قومَي صالح وشعيب، بينما يأتي الردّ جماعيًّا من القوم كلّهم في قصة لوط، ربما لأن ممارسة الفاحشة فيهم كانت شائعة بين الجميع تقريبًا، أو الإقرار بها والسكوت عنها على الأقل، ويتساوى في ذلك القادة مع العامة.

والمشترك الآخر في تلك القصص أيضًا هو النهاية المأساويّة، فالله جل شأنه لم يُمهِلهُم لنيل عقابهم في الآخرة، بل عجّل عليهم الاستئصال بعد إقامة الحجّة.

والأهم لم يأتِ بعد، فتأمّل معي: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَبِي إِلَا آلَخَذْنَا أَهُلَهَا بِٱلْمَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٤]، فبعد سردِ قصص الأقوام الخمسة التي أبيدت، والتي جعلها الله عبرة لكل من يأتي بعدها، تخبرنا الآية أن كل قرية يأتيها الخبر من السماء، ثم يكذّب أهلُها رسولَهم، فلا بدّ أن ينالها شيء من

الشدّة أوّلاً، والعلّة هي: "لعله م يضّرعون"، فالإنسان بطبعه يميل إلى الدَّعة والمجحود في الرخاء كما يقول القرآن في موضع آخر: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلإِنسَنَ لَيَطْغَىٰ أَن رَءَاهُ السَّغْفَىٰ [العلق: ٢، ٧]، ﴿ ثُمُّ بَدَّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِّعَةِ ٱلْحُسَنَةَ حَتَىٰ عَفَوا ﴾ أي أنسزل الله عليهم بعد الشدة رخاءً ونعيمًا، ﴿ حَتَىٰ عَفَوا ﴾ أي تعافوا وكثرت أموالهم وأولادهم، ﴿ وَقَالُوا فَدُ مَسَى ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَآءُ وَالسَرَّآءُ ﴾ أي نظروا في تاريخ آبائهم وأجدادهم ورأوا أن تناوب الشدة والرخاء هو سنة الحياة، فلا يخلو جيل تقريبًا من مكابدة هذه التجربة، واستنتجوا من ذلك أن الشدّة التي أصابتهم سابقًا بعد خروج نبيّهم وظهور دعوته لم تكن عقوبةً من الله، بل مجرد "ظاهرة طبيعية"، وحينئذ يستحقون الإبادة: ﴿ فَأَخَذُنَهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشَعُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٥].

ما زلت أذكر شعور الدهشة الذي تملّكني عند تدبّري لهذه الآيات في المرة الأولى، وكأني أقرأ في سطرين ما يحسمُ الجدل كله. فلا تكاد تقع مصيبة في عصرنا هذا إلا ووجدتُ من يعترض على أي موعظة، ناسبًا كل نكبة إلى سنن الطبيعة التي يمكن رصدها والتنبّؤ بها، وربما التخفيف من آثارها.

يقول ربنا جل وعلا في سورة أخرى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُم وَ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، فارتباط النكبات والكوارث بالمعاصي أمر محسوم، وحتى لو وقع على قوم مؤمنين دون غيرهم فلا يعني هذا - كما يتداعى إلى أذهان المغفّلين - أن الله تعالى قد غضب منهم أكثر ممن يجاهرون بالكفر والفواحش، فقد يعجل الله بعقوبة ما (لا تبلغ درجة الاستئصال والإبادة) على قوم أو جماعة أو فرد لينبّههم فيتوبوا إليه، أو ليغسل عنهم بعض ذنوبهم قبل أن يحشرهم إليه، وقد يترك الكفار على ما هم عليه بدون عقوبة ولا موعظة إمهالًا وفتنة.

فحكمة الله لا تقاس بمقاييس البشر، ومعاملته لكل جماعة أو فرد من عباده لا تُحسَب بالمعادلات الرياضية.

ولو عدنا إلى سورة الأعراف، فسنجد التحذير واضحًا، ونحن في هذا العصر مشمولون به: ﴿ أَوَلَدُ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعَدِ أَهْلِهَا آَن لَّو نَشَآءُ أَصَبْنَهُم مشمولون به: ﴿ أَوَلَدُ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعَدِ أَهْلِها آَن لَّو نَشَآءُ أَصَبْنَهُم بِذُنُوبِهِم عَلَى قُلُوبِهِم فَهُم لَا يَسَمَعُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠٠]، فانتبه عزيزي القارئ للإشارة الصريحة لربط المصيبة بالذنوب: "أصبناهم بذنوبهم"، ثم تأمّل في خطورة الإعراض عن هذا الربط: "ونطبع على قلوبهم فهم لا يسمعون"، وهذا ما يحدث تمامًا اليوم.

## عذاب بني إسرائيل

بعدما أصّلَت الآيات السابقة لمفهوم العقوبة واستحقاقها، عبر سرد قصص خمسة أقوام عوقبت بالإبادة، تفرد الآيات التالية مساحة أوسع لقصة أكثر تفصيلًا، وهي أكثر مواءمة لنا في اقتباس العبر والدروس، إذ لم يعاقب الله أصحاب هذه القصة بالاستئصال الكامل، كما وعدنا رسولنا على أيضًا بألّا نلقى هذا المصير، ففي الحديث قال على الله وسألتُ ربي ثلاثًا، فأعطاني ثنتين ومنعني واحدة: سألت ربي ألّا يهلك أمّتي بالغرق فأعطانيها، وسألت ربي ألّا يهلك أمّتي بالغرق فأعطانيها، وسألته ألّا يجعل بأسهم بينهم شديدًا فمنعنيها) [صحيح مسلم]، ويقصد بالسنة القحط والجدب.

تبدأ القصة بقول عالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ بِعَايَتِنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيهِ عَ فَظَلَمُواْ بِهَا ۖ فَانْظُرْ كَيْفَ كَاكَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٣]، وكأنها تشوّقنا من البداية لاكتشاف عاقبة جديدة. تُحدّثنا الآیات الکریمات عن حوار موسی علیه الصلاة والسلام مع فرعون، وعن انتقام فرعون من السحرة الذین تبرؤوا منه وفضحوه، ثم تأخذنا الرهبة من صمودهم العجیب أمام تهدید طاغیة جبّار بالتعذیب والقتل والصلب: ﴿ وَمَا نَنْهِمُ مِنّا ٓ إِلّا آَنْ ءَامَنّا بِاَيْنَتِ رَبِّنا لَمّا جَآءَتْنا ۚ رَبَّنا أَفْرِغُ عَلَيْنا صَبْرًا وَتَوَفّنا مُسلِمِین ﴾ [الأعراف: ١٢٦].

يأتي بعدها موقف الملأ، ليذكّرنا بمواقف الملأ في قصص الأقوام البائدة، إلا أنه هنا يبدو أكثر ملاءمة لعصرنا، فالقصص الخمس السابقة كانت تدور في أقوام أقرب إلى القبائل، أما قصة موسى عليه الصلاة والسلام فحدثت في عاصمة دولة قوية، وكان هذا النبي يواجه ملكًا على رأس حضارة كبرى: ﴿ وَقَالَ الْمُلاَ مِن قَوْمِ فِرَعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ, لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَءَالِهَتَكَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧].

يطالب موسى عليه الصلاة والسلام قومَه (بني إسرائيل) بالصبر، وكأن في هذه الومضة سلوى لنبيّنا محمد عليه عندما أوذي مع صحابته في مكة: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ السَّعَوِينُوا بِاللَّهِ وَأَصْبِرُوٓا أَ إِنَّ اللَّرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ أَ وَٱلْعَلِقِبَةُ لِللَّهُ عَبِيادِهِ أَ وَٱلْعَلِقِبَةُ لِللَّهُ عَبِيادُهُ اللَّهُ وَالْعَراف: ١٢٨].

ثم يحين موعد البأساء والضرّاء، فتحلّ الشدّة بالقوم كما حلّت بالأقوام السابقة: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ السابقة: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٠]. وإذا كان السابقون ينظرون إلى ما أصاب آباءهم من السرّاء والضرّاء، واعتبروها سنّة الحياة، فقد كان قوم فرعون أشدّ طغيانًا وجبروتًا: ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمُ اللّهِ مَا لَكُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُونَ ﴾ والشيرة ألله وكركن أَكْرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١]، أي كانوا ينسبون طَيْرُهُمْ عِندَ ٱللّهِ وَلَكِنَ أَكْرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١]، أي كانوا ينسبون

الرخاء لأنفسهم ويقولون: هذا لنا بما نستحقّه، وإن أصابهم القحط في موسم آخر تشاءموا وقالوا: هذا بسبب موسى وأتباعه!

تخيّل أن يصدر مثل هذا الفجور بعدما رأوا بأعينهم معجزة العصا واليد، وبعدما شهد السحرة أنفسهم بأنها ليست سحرًا، ثم تأمّل في هذا الإسفاف العجيب: ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ لِتَسَحَرَنَا بِهَا فَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٢]، وهذا يشبه تمامًا ما نسمعه اليوم من إنكار لمعجزة القرآن، فحتى لو شهد جهابذة العلم والتاريخ والقانون واللغة بأنه ليس من كلام البشر، ستجد من الجاحدين من يصرّ على إنكار الوحي بكل صفاقة.

﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجُرَّادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلذَّمَ ءَايَنتِ مُّفَصَّلَتِ ﴾ لتكتمل بذلك سبعُ آيات (معجزات) تثبت صحة ما جاء به نبيهم، ومع ذلك: ﴿فَأَسْتَكُبْرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٣].

ومع أن بعض هذه المعجزات كان يأتي في صورة كارثة طبيعية، كالجراد والقمّل والطوفان، ومن قبلها القحط ونقص الثمرات، لكن المعجزة الأولى كانت أكثر وضوحًا من كل ما جاء بعدها، وهي تحدّي موسى للسحرة، كما كان بعضها عجيبًا وغير مسبوق في تاريخ الأمم، إذ قال بعض المفسرين: إنّ مياه آبارهم وأنهارهم تحوّلت إلى الدم.

﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْزُ قَالُواْ يَكُوسَى ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَيِن كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزُ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَةِ عِلَى ﴾ [الأعراف: ١٣٤]، أي عندما أشرفوا على الهلاك بدأوا بالمساومة، ليس إيمانًا بالمعجزات البيّنات، بل تسليمًا بالعجز.

واللافت أنهم طلبوا من موسى أن يدعو "ربه" برفع العذاب عنهم، إذ يصعب على الوثنيّين في كل العصور تصوّر وجود إله واحد مهيمن على الوجود كله، وقد سمعتُ مثل هذا الاستنكار من بعض أتباع الوثنيّات الشرقيّة اليوم (البوذيّة والهندوسيّة ومشتقاتهما)، فقوم فرعون اقتنعوا بعدما ذاقوا العذاب بأنّ لموسى عليه السلام ربّ قادر على التضييق عليهم، ومع ذلك ظلّوا مصرّين على عدم اتباعه، اعتقادًا بأن ثمة آلهة أخرى تستحق أن تُعبَد أيضًا، ولكن عندما ثبت عجزُ آلهتهم عن التصدّى لربّ موسى (جل وعلا) بدأوا بتقديم التناز لات: "لنؤمنن لك".

عند هذه النقطة تحديدًا اكتمل قيام الحجة، وانتهت المهلة، فمفاوضاتهم مع موسى عليه الصلاة والسلام تثبت اقتناعهم بأنّ تلك الآيات ليست سحرًا ولا ظواهر طبيعيّة، فدعا لهم موسى، ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ إِلَىٰٓ أَجَلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ طبيعيّة، فدعا لهم موسى، ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ إِلَىٰٓ أَجَلٍ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٥]، أي فعلوا كما فعل أسلافهم من الأقوام السابقة، ﴿ فَأَنقَمْنَا مِنْهُم فَأَغْرَقَنّهُم فِي ٱلْمِيرِ بِأَنّهُم كَذَبُوا بِكَايَئِنَا وَكَاثُوا عَنْها عَفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٦]، وهكذا استحقوا الاستئصال كما استحقة الذين من قبلهم، مع أنّ الاستئصال لم يكن للقوم كلّه، بل لفرعون وحاشيته وجنوده الذين لحقوا ببني إسرائيل إلى البحر، ثم استمرّت الحضارة الفرعونيّة في مصر بعد هذه الحادثة، مع أنّ التاريخ المتبقي إلى يومنا هذا لا يخبرنا عمّا حدث بعد ذلك، ممّا يدفع بعض المؤرخين للاعتقاد بأنّ من ورثوا الحكم من فرعون الغريق قد طمسوا هذه القصّة المزرية من تاريخهم المدوّن.

#### كفرٌ بعد النجاة

لو كنتُ أقرأ هذه القصة للمرّة الأولى، فسيكون أول ما يخطر على بالي أن القصة ستنتهي هنا نهاية سعيدة، كما عوّدتنا الأفلام والروايات، لا سيما بعد قراءة آية البشرى: ﴿وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَشَارِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا ٱلَّتِي البشرى: ﴿وَأَوْرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَشَارِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا ٱلَّتِي البشرى: ﴿وَأَوْرَثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلْذِينَ الْمُسْتَى عَلَى بَنِي إِسْرَةِ يل بِمَا صَبَرُوا ۖ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ, وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، لكن فصلًا يصنع في السلام يوشك أن يبدأ.

وقبل أن أحدّثك عنه، سألفت نظرك عزيزي القارئ إلى استنباطٍ لطيف من الآية السابقة، وهو أن آثار فرعون الغريق قد دُمّرت، ومنها صرح هامان الذي لم نجد له أثرًا، وقد ورد ذكرُه في موضع آخر من القرآن: ﴿ وَقَالَ فِرْعُونُ يَنَهَامَنُ أَبْنِ لِي صَرْحًا لَعَلَى اللّهُ الْأَسْبَبَ ﴾ [غافر: ٣٦].

أما قوم بني إسرائيل فلم يرثوا مشارق الأرض ومغاربها على الفور، بل كان عليهم اجتياز اختبار الاستحقاق بدورهم كي يتحقّق لهم التمكين في بلاد الشام، إلا أنّهم فشلوا من أول خطوة: ﴿وَجَوَزْنَا بِبَنِي ٓ إِسْرَ عِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوّا عَلَى قَوْمِ يَعَكُفُونَ عَلَى أَنّهم فشلوا من أول خطوة: ﴿وَجَوَزْنَا بِبَنِي ٓ إِسْرَ عِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوّا عَلَى قَوْمٍ يَعَكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ وَالُواْ يَنْمُوسَى ٱجْعَل لَنا ٓ إِلَىها كَما لَهُمْ عَالِها أَقُ قَالَ إِنّكُمْ قَوْمٌ بَجَهالُونَ ﴾ أصنامِ لَهُمْ وَقَلْ التَّكُمْ قَوْمٌ بَجَهالُونَ العقول، وفي هذا تأكيد آخر على رسوخ مفاهيم الشرك الوثنية في العقول، فكما رأى قوم فرعون أن لموسى عليه الصلاة والسلام ربًّا "خاصًّا"، قد يضرّ وينفع ويُعبد، لكن لا يُفرَد بالعبادة وحده، فكذلك كان بنو إسرائيل يفكّرون أيضًا، حتى بعد كل رأوه بأعينهم من العقوبات التي نزلت بقوم فرعون الذين اضطهدوهم،

وبعد أن رأوا البحر ينفلق ليفرّوا من جيش فرعون، ما زالت عقولهم بعد هذا كله تستبعد مفهوم التوحيد، وما زالت نفوسهم تميل إلى تقديس آلهة ملموسة.

تحكي لنا الآيات التالية معاناة موسى عليه الصلاة والسلام مع قومه، والتي قد تماثل أو تزيد عما كابده مع قوم فرعون. وهذا الجزء من القصة هو الأشد قسوة على النفس، فقصص أولي العزم من الرسل تُشعِرنا بالخجل واستصغار ما قد نكابده في مواجهة خصومنا، وفيها من السلوى ما يكفي كل داعية يشعر بالوهن.

لم يكتفِ القوم بطلبهم الأول: "اجعل لنا إلها كما لهم آلهة"، فما إن غادرهم نبيهم ليتلقى الوحي حتى سارعوا لصناعة معبودهم: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمٌ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ عَدِهِ مُنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهُ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ عَدِهُ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ مِنْ عَدِهُ مِنْ عَدِهِ عَلَيْ عَدِهِ مِنْ عَدِهِ عَلَيْ عَلَيْ عَدِهُ مِنْ عَدِهُ عَدْمُ عَدِهُ مِنْ عَدِهُ عَدَى مِنْ عَدِيْ عَدِهُ مِنْ عَدَهُ عَدَهُ مُنْ مُوسَى مِنْ عَدِيهِ مِنْ عَدِيهِ عَدِهُ عَدِهُ مِنْ عَدِيهِ عَدِهُ عَدِيهُ مِنْ عَدِيهُ عَدِيهُ مِنْ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدِيهُ مِنْ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدَهُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدَامُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدَامُ عَدِيهُ عَدِيهُ عَدَامُ عَدِيهُ عَدَامُ عَدَام

جاءهم الأمر الإلهي بالتوبة: ﴿ وَٱخۡنَارَ مُوسَىٰ قَوۡمَهُۥ سَبّعِينَ رَجُلًا لّمِيقَـٰنِنَا ﴾ أي خرج مع سبعين مِن خيارهم إلى طور سيناء في الوقت المحدد كي يعلنوا التوبة بين يدي الله. وفي هذا الموقف الرهيب الذي تنفطر له القلوب، تجرأ بعضهم وقالوا: "أرنا الله جهرة"، وكأن الشرك قد استبدّ بعقولهم حتى ما عادت تستوعب وجود إله عظيم لا تدركه الأبصار، فعوقبوا على الفور بزلزلة نزعت أرواحهم.

تخيّل معي -عزيزي القارئ- هذا الموقف العصيب، فبعد كل ما لقيه رسول الله موسى عليه السلام من مشقة في مجابهة طغيان فرعون وملئه، وبعد صبره على كفرهم نحو أربعين سنة -كما جاء في الآثار - ثم تحمّله فاجعة اتخاذ بني إسرائيل من حليّهم الذهبيّة وثنًا على هيئة عجل، وبعدما وعدَهم الله بالصفح إذا جاؤوا إلى جبل الطور متضرّعين خاشعين، بعد هذا كله فاجأوا نبيّهم بطلبهم السخيف لرؤية الله، فإذا جم صرعى بين يديه إذ أخذتهم الرجفة، وهو واقف بينهم يراقب في ذهول وحسرة.

قام عليه السلام يبكي ويتضرّع إلى الله: ﴿ فَلَمَّا أَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ قَالَ رَبِ لَوَ شِئْتَ أَهْلَكُنَهُم وَيَتَضَرّع إلى الله: ﴿ فَلَمَّا أَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ قَالَ رَبِ لَو شِئْتَ أَهْلَكُنَهُم مِن قَبْلُ وَإِنّنَى أَتُهْلِكُنَا مِا فَعَلَ ٱلسُّفَهَا وَ مِنّا أَلَّ إِنَّ هِي إِلَا فِنْنَكَ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاء مَن قَشَاه أَن أَنتَ وَلِينًا فَأَغْفِر لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَفِرِينَ ﴾ [الأعراف: من تَشَاه أَنتَ وَلِينًا فَأَغْفِر لَنَا وَٱرْحَمَنا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَفِرِينَ ﴾ [الأعراف: 100].

استجاب الله تعالى دعاء نبيه، وأحيا أولئك الرجال كرامةً له، ونجد تأكيد إحيائهم بعد الموت في سورة أخرى: ﴿فَأَخَذَتْكُمُ الصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ مُمَّ بَعَثْنَكُم وَمِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَشَكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥، ٥٦]، ثم ابتلاهم الله باختبار جديد: ﴿وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ السَكُنُواُ هَذِهِ الْقَرَيَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةُ وَاذَخُلُوا الْبَابِ سُجُكا نَعْفِرُ لَكُمْ خَطِيّتَتِكُمْ مَ سَنزِيدُ المُحْسِنِينَ ﴾ وَادْخُلُوا الْبَابِ سُجُكا نَعْفِرُ لَكُمْ خَطِيّتَتِكُمْ مَ سَنزِيدُ المُحْسِنِينَ طَلَمُوا وَالأعراف: ١٦١]، والمدهش أنهم فشلوا فيه مرة أخرى: ﴿فَارَسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزَا اللَّعِراف: ١٦٦]، والمدهش أنهم فشلوا فيه مرة أخرى: ﴿فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزَا مِنْهُمْ قَوْلًا غَيْرَ اللَّهِ فَي قَلْ لَهُمْ فَاستحقوا العقوبة مجدّدًا: ﴿فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزَا المُعَلِينَ عَلَيْهِمْ وَلِيلُوا مِنْهُمْ وَلِيلُوا مِنْهُمْ وَلِيلُوا مَنْهُمْ وَلِيلُوا مَنْهُمْ وَلِيلُوا العقوبة لم المعصية ارتُكِبَت من "الذين ظلموا منهم" وليس من الجميع، وأن العقوبة لم المعصية ارتُكِبَت من "الذين ظلموا منهم" وليس من الجميع، وأن العقوبة لم المعصية ارتُكِبَت من "الذين ظلموا منهم" وليس من الجميع، وأن العقوبة لم المعصية ارتُكِبَت من "الذين ظلموا منهم" وليس من الجميع، وأن العقوبة لم المفسّرون بين كونها طاعونًا أو ابتلاءً آخر.

# "كونوا قردة خاسئين"

نتابع القصة ونكتشف المزيد من العجائب، فالقوم يخوضون امتحانًا آخر، ويفشلون مجدّدًا: ﴿ وَسُّئَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعُدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا يَسْبِتُونَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَالِيهُمْ عَنَ الْقُرطبي: تَأْتِيهِمْ صَالَالُوهُم بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٣]، قال القرطبي: روي أنها كانت في زمن داود وليست في زمن موسى عليهما السلام، وخلاصة هذا

الامتحان أن الله أمرهم بعدم اصطياد السمك يوم السبت، فلم يلتزموا بهذا التشريع، فعوقبوا بامتحان أشد، فكانت الأسماك تأتيهم بكثرة يوم السبت ثمّ تختفي بقيّة الأسبوع، فما كان منهم إلا التحايل على الأمر الإلهيّ.

قال القرطبيّ: إن إبليس تدخل بنفسه وأوحى إليهم فقال: إنما نُهِيتُم عن أخذها يوم السبت فاتّخذوا الحياض، فكانوا يسوقون الحيتان (الأسماك) إليها يوم الجمعة فتبقى فيها، فلا يمكنها الخروج منها لقلة الماء، فيأخذونها يوم الأحد ويحتالون في صيدها.

قد يتبادر إلى ذهنك -عزيزي القارئ- أن العذاب سينزل بهم كما نزل من قبل، لكن تفصيلًا مُهمًّا حدث قبل ذلك، إذ تقول الآية: ﴿وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةٌ مِّنَهُم لِمَ تَعِظُونَ قَوَمًا لا لكن تفصيلًا مُهمًّا حدث قبل ذلك، إذ تقول الآية: ﴿وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةٌ مِنَهُم لِمَ قِطُونَ قَوَمًا لا الله مُهْلِكُهُم أَوْ مُعَذِّبُهُم عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُم وَلَعَلَهُم يَنَقُونَ ﴾ [الأعراف: الله مُهلِكُهُم أو مُعَذِبُهُم عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذِرةً إِلَى رَبِّكُم وَلَعَلَهُم يَنَقُونَ الأولى ارتكبت المعصية، والثانية نهتهم عن ذلك واعتزلتهم، والثالثة التزمت الحياد.

وتخبرنا الآيات هنا عن حوار مهم يبيّن تبعات هذا التمايز، فالفرقة المحايدة سألت المنكِرة: "لمَ تَعِظُون قومًا الله مهلكهم؟" أي لماذا تتحمّلون عبء وعظهم وأنتم تعلمون أنهم استحقّوا العقوبة من الله؟ فقالوا: "معذرة إلى ربّكم"، أي إنما نعظهم لنُعذر عند الله بقيامنا بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، "ولعلّهم يتقون" أي أنّ الأمل بهدايتهم يظلّ قائمًا، فلا يجوز أن يقنط الداعية من هداية أحد مهما كان ظالمًا.

ثم يحين موعد العقوبة: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ َ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهُوْنَ عَنِ اللّهُ وَاَخَذَنَا ٱلّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيمٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٥]، فينجّي الله الفرقة التي قامت بواجب الوعظ، ويعاقب الفرقة العاصية بعذاب بئيس ولكن من دون استئصال، فيواصلون العناد، فيأتيهم العذاب الحاسم، والذي لا يكتفي بالاستئصال بل يمسخهم ليخرجوا عن جنس البشر إلى غير رجعة: ﴿ فَلَمَّا عَتَواْ عَن مَا نَهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦٦].

وقد يتبقى في النفس سؤال عن مصير الفرقة الثالثة، ومن اللطائف أني وجدت له هذا الجواب: قال ابن عبّاس: ما أدري ما فُعِل بالفرقة الساكتة أنجوا أم هلكوا؟ قال عكرمة: فلم أزل به حتى عرّفته أنهم قد نجوا، لأنهم كرهوا ما فعله أولئك، فكساني حلّة (۱). أي ظل عكرمة يجادل ابن عبّاس حتى أقنعه بنجاتهم فأهداه عباءة ثمينة مكافأة له.

ثم توسّع الآية التالية مجال العذاب الذي سيلحق بمن كفر من بني إسرائيل إلى يوم القيامة: ﴿وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيَبّعَثَنّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الله يوم القيامة: ﴿وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكَ لَيَبّعَثَنّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكِمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [الأعراف: ١٦٧]، وقد أسهب المفسّرون في ذكر ما تعرّض له بنو إسرائيل من تشريد وتشتيت واسترقاق طوال قرون، وهذا لا يتعارض مع فترة العلوّ في الأرض التي لم تحصل لهم إلّا في عصرنا هذا، مصداقًا للوعد الإلهي في سورة الإسراء: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي ٓ إِسۡرَوَعِيلَ فِي ٱلۡكِئنِ لَنُفُسِدُنَ فِٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعُلُنَ عُلُوّا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٤]، وهي فترة عابرة لن تدوم.

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير، ج ١، ص ٤٧٩.

وبعد كل ما مرّ به بنو إسرائيل من امتحانات، ومن محطّات نجاح وفشل وعقوبات في عصر الرسالات، لجأت الأجيال اللاحقة لتحريف التوراة والركون إلى الدنيا: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعَدِهِمْ خَلَفُ وَرِثُواْ ٱلْكِئنَبَ يَأْخُذُونَ عَهَضَ هَذَا ٱلْأَدَنَى وَيَقُولُونَ سَيُغَفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَهَنُ مِثْلُهُ. يَأْخُذُوهُ ﴾.

والآن، تخيّل معي -عزيزي القارئ- غبطة رسولنا محمد على وهو يتلو هذه القصص بعد سنوات من نزول "الأعراف"، وقد استتبّ له الأمر في المدينة المنورة، وفي وفي وفي وقد العرب، ومن حوله صحابته الأشاوس، وقد أنبأه الوحي بأن كلمة الإسلام ستعمّ الأرض (۱)، وأنّ أمّته أحقّ بحمل الرسالة التي تخلّف عنها بنو إسرائيل.

# ألستُ بربكم؟

لفت نظري أنّ بداية قصة موسى عليه السلام مع فرعون وبني إسرائيل جاءت في منتصف السورة بالضبط، أي في الآية ١٠٣، والسورة مكوّنة من ٢٠٦ آيات. فالحيّز الذي نُحصص لسرد تفاصيل القصة واستنباط دروسها يقترب من نصف السورة الكريمة.

<sup>(</sup>١) روي عن النبي على قوله: "لا يبقى على ظهر الأرض بيت مدر ولا وبر، إلا أدخله الله كلمة الإسلام". رواه أحمد، وصححه ابن حبان والحاكم والألباني والأرناؤوط.

ومع انتهاء القصة بالتذكير بالعهد الذي أخذه الله على بني إسرائيل، ستجد تذكيرًا آخر بالعهد المأخوذ على بني آدم جميعًا: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمِمْ أَلَسَتُ بِرَيِّكُمْ ۖ قَالُواْ بِلَىٰ شَهِدْنَا ۚ أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْهُورِهِمْ ذُرِّيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِمِمْ أَلَسَتُ بِرَيِّكُمْ ۖ قَالُواْ بِلَىٰ شَهِدْنَا أَن أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْهُورِهِمْ ذُرِّيّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى الْفُسِمِمِ أَلَسَتُ بِرَيِّكُمْ ۖ قَالُواْ بِلَىٰ شَهِدْنَا أَن أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْهُورِهِمْ أَنْ أَن عَنْ هَذَا غَنفِلِينَ أَوْ نَقُولُواْ إِنَّا أَشْرَكَ ءَابَآؤُنا مِن قَبْلُ وَكُنّا ذُرّبّيّةً مِن بَعْدِهِمْ أَن الْمُعْلِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٣، ١٧٢].

ثم التفاتة مهمة إلى الدور الشيطاني في استعباد بني آدم، فبعدما أُخذ الله العهد علينا ونحن في عالم الذرّ، وبعدما شهدنا على أنفسنا بأنّ التوحيد هو الفطرة، تأتي قصة صغيرة عن رجل أوتي العلم، فعرف الحقّ واهتدى إليه، ثم اختار لنفسه الكفر بعد الإيمان منسلخًا من العلم الذي يحمله، فاستحوذ عليه الشيطان حتى جعله من شياطين الإنس: ﴿ وَاتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي ءَاتَّيْنَهُ ءَاينِنِنَا فَأَنسَكَخَ مِنْهَا فَأَتَّبعَهُ ٱلشَّيْطُنُ وَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٥]، واختلف المفسّرون في الشخصية المذكورة، فقيل هو من بني إسرائيل، وقيل من الكنعانيّين الذين تصدوا لموسى عليه السلام، وقيل من قريش.

وأيًّا يكن اسمه وعصره، تأمل معي في مصير هذا العالِم: ﴿ وَلَوَ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ عِلَا لَكُ اللَّرَضِ إِلَى اللَّرَضِ إِلَى اللَّرَضِ إِلَى اللَّرَضِ العلماء الأجلاء، ﴿ وَلَنكِنَهُ وَ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَبَعَ هَوَنهُ ۚ فَمُنكُهُ وَكَمْثُلِ اللَّكِلَبِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلُهَثُ أَوْ تَتَرُّكُ لُهُ يَلُهَثُ ذَالِكَ مَثَلُ اللَّهُ فَمُنكُ أَدُو كَمْثُلِ اللَّكِلِينَا ۚ فَاقْضُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّيْنَ كَذَبُوا بِعَاينِنا ۚ فَاقْضُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٦]، فَيَالَهُ مِن تشبيه مُفزع.

تأمّل أيضًا في التشبيه التالي، إذ يذكّرنا بما مر بنا في سورة الأنعام: ﴿وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَامُ اللّهُ عَلَوْتُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمُ أَعَيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا لِجَهَنَّمَ كَالِهُمْ أَعَيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا

وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَيَهِكَ كَالْأَنْعَدِ بَلْ هُمْ أَضُلُ أَوْلَتِهَكَ هُمُ الْغَنفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، فالقلوب طُمِست أولًا، ثمّ أصبحت الحواسّ بلا معنى، فأصبح الغافلون من الجن والإنس كالأنعام، بل هم أضلّ.

وبعد هذه الأمثلة الخاتمة، يمكنني القول الآن إني أدركتُ جانبًا من الحكمة في سرد قصص الأنبياء وصبرهم، وكيف عُجّلت لبعض الأقوام العقوبة، وأيقنت أن الغفلة عن استنباط العبر من قصص السابقين هي سبب تكرارها في الأجيال المتعاقبة، حتى يأتي الجيل الذي يكرّر: "قد مسّ آباءنا الضرّاء والسرّاء"، فتدور عليهم الدائرة السوء.

يكفي إذن أن نستمع ونُنصِت لنتعلم: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْوَانُ فَاسَتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَمُ مُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٤]، ثم نقرن العلم بالتزكية والتضرع، خشية التعرّض لمصير العالِم الذي "أخلد إلى الأرض" فصار "كمثل الكلب": ﴿ وَاذْكُر رَبّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهّرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُو وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].

وخير خاتمة لهذه الرحلة المعرفية في تاريخ الأمم سجدة تلاوة بين يدي الله، واستحضارٌ لاستغناء الله عن عباده وحاجتهم هم إليه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَشَكَّبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبَّحُونَهُ, وَلَهُ, يَسَمُّكُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦].





"سأل النبي عَلَيَّ عليّ بن أبي طالب: يا عليّ، مَن أشقى الأوّلين؟ قال: الله ورسوله أعلم، فقال: عاقر الناقة"، وهذا جزء من حديث طويل، جاء من طرق كثيرة عند الطبراني والبزار وأبي يعلى، يصحّ بمجموعها.

أذكر أن والدي طرح عليّ وعلى إخوتي نفس السؤال في حداثة سننا، فعددْنا كل ما خطر على ذاكرتنا من أسماء الطغاة وعتاة المشركين. ولما عجزنا عن الإجابة وسمعنا هذا الحديث النبوي، تساءلتُ على الفور: كيف يكون قاتل الناقة، التي كانت معجزة للنبي صالح عليه السلام، أشقى من فرعون وغيره من الجبابرة؟! وعندما نضجت، بدأت الصورة تتضح لي، وما زالت تزداد جلاءً مع تدبري للآيات القرآنية والاجتماعية على السواء.

أبدأ رحلتي معك -عزيزي القارئ- من تدبُّر واقعنا الحالي، إذ يكفي أن تشاهد بضعة أفلام وثائقية أو تقرأ بعض الكتب عن طغاة القرن العشرين والذي يليه، لتؤسّس الخلفيّة التي سنبني عليها.

وكي لا نعود بالتاريخ إلى أمثلة لا تحصى، فسنجد في سيرة الطاغية الألماني أدولف هتلر، والإسباني فرانشسكو فرانكو، والسوفييتي جوزيف ستالين، والصيني ماو تسي تونغ، وطاغية كوريا الشمالية كيم إل سونغ، أمثلة مذهلة لتألُّه البشر. كما سنجد في سلالة الطاغية الأخير، المستمرة إلى اليوم، قصصًا تثبت أنَّ التألَّه ما زال

قائمًا في عصر الحداثة والعولمة وثورة المعلومات والاتصالات، بل لدينا من أمثلة تَجَبُّر الطواغيت في عالمنا العربي ما يكفي لفهم هذا الواقع المزري.

ما أريد تسليط الضوء عليه في هذه الأمثلة هو التطوّر التدريجي لجنون العظمة الذي يُبتلى به الطغاة، وهو كالوحش الذي يغذّيه الملأ من حوله ليستعبدوا به الشعوب. ومَن يشاهد الأفلام الوثائقيّة –التي توثّق بالصوت والصورة تفاصيل هذا التطوّر الجنونيّ وخلفيّاته النفسيّة – سيدرك جيدًا حكمة الفقهاء الذين شدّدوا في منع التقرب من السلاطين وتلقّي الهدايا منهم، خشيةً ممّا يتركه الاتصال بهم من قسوة في القلب وتمهيدٍ لتقديم التنازلات. فما بالك إذن بمن ينشأ في القصور منذ صغره، أو يتهيّأ بنفسه ليكون طاغية، فيجد فجأة كل عوامل القوّة والجبروت قد اجتمعت في يده؟

روي في مسند الإمام أحمد، أن النبي ﷺ قال: (من أتى أبواب السلاطين افتتن، وما ازداد أحد من السلطان قربًا إلا ازداد من الله بُعدًا)(١).

من هذا المنظور، يمكنك أن تدرك عظمة ثواب الحاكم العادل عند الله، حتى عدّه النبي على رأس السبعة الذين يُظِلُّهم الله في ظله يوم لا ظلّ إلا ظلّه [متفق عليه]، فما أصعب أن يكون أحدنا قادرًا على أن يقهر خصومه، أو يتجبّر على أصدقائه، فيمتنع خوفًا من الله فقط، فكيف به إذا أصبح ملكًا له حاشية تمجّده وتعظّمه، ولديه أموال وجيوش ووسائل إعلام تحقّق كل أحلامه وجنونه؟

وحتى في الجانب المقابل، انظر إلى قصص بعض أنصار حقوق الإنسان

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد (۲/ ۳۷۱).

والثوّار المعارضين لسلطات بلادهم، ممن قضوا شطْر أعمارهم في التنديد بالظلم، وربما رزحوا في السجون حينًا من الدهر، فإذا ما تمكّنوا من السلطة يومًا تجدهم ينقلبون إلى طواغيت كالذين كانوا يثورون ضدهم.

إذن ففتنة المال والسلطة تطغى على العقل والنفس، وقد تقلِب الإنسان البسيط إلى جبّار يُهلِك البلاد والعباد، وهذا أمر قد يفهمه كل الناس ويلاحظونه بأنفسهم، أما قاتل الناقة فمع أنه لم يحُز مُلكًا عظيمًا، إلا أنه كان أكثر جرأة ووقاحة من فرعون!

#### قصة ثمو د

لنعد إلى القرآن الكريم ونقرأ القصة، فقد كانت لثمود حضارة عريقة، وكانوا يستوطنون شمال الجزيرة العربية في حدود القرن الثامن قبل الميلاد، وكان العرب يعرفون موطنهم بعد هلاكهم وبقاء آثارهم المنحوتة في الجبال، فهم الذين خاطبهم نبيهم صالحٌ عليه السلام بقوله: ﴿وَتَنْحِتُونَ مِن الْجِبَالِ بُيُوتًا فَرِهِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤٩]، وقوله: ﴿وَبَوْ مَنْ عَنْ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَنَنْحِنُونَ ٱلْجِبَالَ بُيُوتًا ﴾ وقوله: ﴿وَبَوْ مَنْ عَنْ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَنَنْحِنُونَ ٱلْجِبَالَ بُيُوتًا ﴾ [الأعراف: ٧٤].

مِّثْلُنَا فَأْتِ بِكَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴾ [الشعراء: ١٥٣-١٥٨]. وفي سورة القمر: ﴿كُذَّبَتْ ثَمُودُ بِٱلنَّذُرِ فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِّنَا وَحِدًا نَّتَبِعُهُ وَإِنَّا إِذَا لَفِي ضَلَلٍ وَسُعُرٍ أَوْلُقِيَ ٱلذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ يَنْ عَلَيْهِ مِنْ يَنْ مُودُ بِٱلنَّذُرِ فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِّنَا وَحِدًا نَّتَبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَفِي ضَلَلٍ وَسُعُرٍ أَوْلُقِي ٱلذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ يَنْ عَلَيْهِ مِنْ يَنْ مُو كُذَّابُ أَشِرٌ ﴾ [القمر: ٢٣-٢٥].

إلى هنا تبدو قصّتهم مشابهة لبقيّة الأقوام الكافرة، وقد ذكرت السور الكريمة جزءًا من النقاش، وردود النبي الكريم صالح عليه السلام، إذ اتّهموه بالسحر والكذب كما فعل غيرهم، ولم يتقبّلوا تميّزه عنهم بالرسالة والنبوة لكونه بشرًا مثلهم، بل كَبُر في عقولهم القاصرة أن يكون أهلًا للاتّباع وهو رجل بمفرده، مع أن هذه العقول لا تستبعد في كل العصور أن يتسلّط عليها ملك فاجر، وأن يقهرها على دين فاسد، بل ويجبرها على عبادته. أما أن يدعوهم رجل صالح منهم، عرفوا صدقه وصفاء سريرته، إلى التجرّد عن الدنيا والشهوات وعبادة الله تعالى فهذا ما لا تطيقه العقول التافهة.

وكالعادة أيضًا، طلب الملأ معجزةً من نبيّهم: ﴿ مَا أَنَكَ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا فَأْتِ بِعَايَةٍ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِوقِيكَ ﴾ [الشعراء: ١٥٤]، واتفق المفسرون على أنهم حدّدوا آية بعينها، وكأنه اختبار لنبيّهم، فقالوا له أخرج لنا من هذه الصخرة ناقة حمراء عشراء فتضع ونحن ننظر، وترد هذا الماء فتشرب وتغدو علينا بمثله لبنًا. ولا شكّ في أنّ طلبًا تعجيزيًّا كهذا لا يصدر إلا عمّن لا تقنعه الأدلة العقليّة المجرّدة، بل يريد أن يُشبع حواسّه بأدلة محسوسة، وهذا طبع أصحاب العقول البليدة في كل العصور، لا سيما في أيّامنا هذه التي طغت فيها المادة على كل شيء.

يقول ابن كثير في تفسيره: أخذ عليهم نبي الله صالح عليه السلام العهود والمواثيق لئن أجابهم إلى ما سألوا ليؤمنُنّ به وليتبعنّه، فأعطوه ذلك، فقام فصلّى ثم

دعا الله عز وجل أن يجيبهم إلى سؤالهم، فانفطرت تلك الصخرة التي أشاروا إليها عن ناقة عشراء على الصفة التي وصفوها، فآمن بعضهم وكفر أكثرهم (١٠).

### ناقة من صخرة

تخيّل معي هذا المشهد الرهيب، فهم لم يعتادوا كما يبدو على رؤية معجزات سابقة، بل كان نبيّهم يجادلهم بالوحي، وبما يوافق العقل والفطرة، وإذا بهم يرون بأعينهم انشقاق الصخرة وخروج ناقة حيّة من جوفها، وعلى الهيئة التي وصفوها أيضًا، فلا تبقى لهم حجّة بادّعاء كونها خدعة معدّة مسبقًا.

وقعت المعجزة كاملة وأمام الشهود، وأقيمت الحجة على النحو الذي طلبوه، ولم يبق سوى الوفاء بالوعد والتصديق. عندئذ قال لهم النبيّ صالح عليه السلام: ﴿هَنذِهِ عَلَقَةُ اللّهِ لَكُمُ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ اللّهِ وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوَءٍ فَيَأَخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ [الأعراف: ٧٣]، وأيضا: ﴿وَنَيِتْهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةُ بِيَنَهُمْ كُلُ شِرْبٍ مُحْنَضَرٌ ﴾ عَذَابُ أَلِيدُ ﴾ [الأعراف: ٣٠]، وأيضا: ﴿وَنَيِتْهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةُ بِيَنَهُمْ كُلُ شِرْبٍ مُحْنَضَرٌ ﴾ [القمر: ٢٨]، وفي سورة أخرى: ﴿قَالَ هَذِهِ عَنَاقَةٌ لَمَّا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأَخُذُكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الشعراء: ١٥٥ - ١٥٦].

قال المفسّرون: إن النبيّ صالح أمرهم بأن يقتسموا الشرب من البئر معها، فهي تشرب يومًا وهم يشربون يومًا، وفي المقابل تعطيهم لبنًا كثيرًا يكفيهم.

وبالمقارنة مع معجزات أخرى ذكرها القرآن الكريم في قصص الأنبياء، قد تبدو الناقة بسيطة للوهلة الأولى، لكن هناك فارقًا دقيقًا يحتاج إلى إنعام النظر، وسأقارنها هنا بمعجزات موسى عليه السلام، على سبيل المثال.

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، الجزء ٣، ص ٣٧٩.

كانت معجزة اليد والعصاهي أوّل وأعظم معجزات موسى، إلا أنّها حدثت مرة أمام فرعون في قصره، ثمّ تكرّرت مرة أخرى فقط عندما حان موعد التحدّي في مواجهة السّحَرَةِ، وكانت في مشهد استعراضيّ احتشد له الناس، وأعدّ السحرة له العدّة. وبعد تمامها، عادت يد النبي موسى عليه السلام إلى حالتها الأولى، كما عادت العصا إلى ما كانت عليه.

ثم ظهرت الآيات الأخرى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمْلَ وَالضَّفَادِعَ وَاللَّمَ ءَايَتِ مُّفَصَّلَتِ ﴾ [الأعراف: ١٣٣]، وكانت تتوالى على قوم فرعون واحدة بعد الأخرى. ومع أنهم اضطروا أخيرًا إلى الطلب من موسى بأن يرفع عنهم هذا العذاب، ممّا يؤكد إقرارهم بأن ربّه -جلّ وعلا- موجود وقادر، إلا أنّ البعض قد يحاجج بنسبة تلك الشدائد والكوارث إلى الأسباب الطبيعيّة، فضلًا عن الزعم بأن لموسى وبني إسرائيل ربًّا خاصًّا، وأن لقومهم أربابًا أخرى لا ينبغي التخلّي عن عبادتها.

أما آية الناقة فجاءت بناء على الطلب، ووفقًا لشروط التحدّي، فحتى السحرة -إن وُجدوا في قوم ثمود- لا يستطيعون حشر ناقة حيّة في جوف صخرة ثم إخراجها سليمة تسعى، وإن فعلوا فيبعُد أن تأتي بالصفات التي حدّدها القوم مسبقًا، وإن حدث هذا فعلًا -على فرض كونها من الجنّ- فلا يُعقَل أن تبقى بينهم متجسّدة على مدار الساعة، يرونها بأعينهم ويلمسونها بأيديهم ويتناقلون أخبارها، ويتغذّون على لبنها الغزير الذي قيل في الآثار إن برَكته كانت تكفي القوم كله.

إذن فالمعجزة لم تكن مجرّد حدث عابر يتحقّق أمام أعين الحاضرين فقط، بل هي آية عظيمة تحقّقت وفق شروطهم، ثم ظلّت مصدر رزق طيّب لهم، وبقيت حيّة بين ظهرانيهم ليتفاعلوا معها ويتعظوا بها كل يوم.

ولعلّك عزيزي القارئ تستحضر معي أمثلة من تبجّح بعض الملاحدة في منابر شبكات التواصل اليوم، فمنهم من يطالب حقًا بمثل هذه المعجزات كي يؤمن، وكأنّ معجزة نبيّه محمّد على الباقية في إعجازها بحفظ الله من غير تبديل ولا تحريف، لا تكفيه، فيصرّ على استبدال الذي هو أدنى بالذي هو خير، مُقيّدًا عقله بحدود عالم المادّة المحسوس!

ولو أنّ ملحدًا ماديًا معاندا رأى بعينه اليوم أي خوارق، كالسحر على يد السحرة، أو الكرامات التي يؤتيها الله لبعض أوليائه، فلا تتوقّع منه سوى نسبتها إلى الشعوذة والخدع، فإن تحقّق منها بنفسه، ثمّ بحث ومحّص فسينسبها إلى فجوات العلم التي لم تُكتَشف بعد. والعجيب أنّك تجد في بعض نظريّات الفيزياء الحديثة ضروبًا من الخيال الذي يعاند البدهيّات العقلية نفسها، في عودة سافرة إلى السفسطة الإغريقيّة (۱).

ولوعدنا إلى قوم صالح، فقد كان بوسْعهم مواصلة الجحود والكفر والاستمتاع بلبن الناقة المعجزة من غير إيمان، كما يفعلُ أيّ ملحد معاند إذا رأى ساحرًا يخرق الفيزياء بسِحْره، لكن الفَجَرة الذين تجاوزوا كل الحدود قرّروا قتل الدليل الحسّيّ نفسه، وكأنّ بقاء الناقة حيّة، وهي تأكل وتشرب وتمشي وتُحلب أمام أعينهم، كان يقضّ مضاجعهم، فعندما يجد المعاندُ نفسَه في واقع يصطدم مباشرة مع

<sup>(</sup>۱) هذا شائع جدا اليوم في نسبة كل ما لا يُفهم من ظواهر -أو تخيلات لم تقع بعد- إلى فيزياء الكم، وستجد هذه السفسطة تحديدًا لدى من يتخذون إنكار وجود الله تعالى موقفا مسبقا، لأنهم في وهوا ما أنزلَ الله وستجد هذه السفسطة تحديدًا لدى من يتخذون إنكار وجود الله تعالى موقفا مسبقا، لأنهم في وهوا ما أنزلَ الله والمحدد: ٩] قبل أن يبحثوا في حقيقته. وأنصح هنا بمطالعة كتاب "فيزياء المستحيل" لعالم الفيزياء النظرية ميشيو كاكو، الذي اشتهر بطرح نظرية الأوتار الفائقة، فكتابه هذا يحفل بمبررات خيالية لأحلام تتحدى الواقع والعقل تحت مسمى العلم.

هواه، يصبح أمام أحد خيارين: إمّا التسليم لما يقتضيه العقل والإقرار بأن الواقع هو الحق، أو محاولة تغيير هذا الواقع نفسه بأيّ وسيلة ليثبت لنفسه وللناس أنّ هواه هو الحقّ.

يقول ابن كثير: إنّ تسعة طغاة كانوا يغلبون على أمر ثمود، لأنهم كانوا كبراء فيهم ورؤساءهم، وقد تناقل العرب أسماءهم ونعتهم، وكان منهم قاتل الناقة الذي يُعتقد أن اسمه قدار بن سالف، إذ اتفقوا فيما بينهم على قتل الناقة، ثم على قتل النبي صالح نفسه عليه السلام(١).

ولاحِظ أن نبيهم لم يكتف بالوعظ والتذكير، بل حذّرهم بعدما رأوا الدليل بأعينهم مِن أنَّ مسّ الناقة ستكون له عاقبة وخيمة وعاجلة: ﴿ وَيَكَفَوْمِ هَلَاِهِ عَالَهُ اللّهِ لَعَيْهُم مِن أَنَّ مسّ الناقة ستكون له عاقبة وخيمة وعاجلة: ﴿ وَيَكَفَوْمِ هَلَاهِ عَالَهُ اللّهِ لَكُمُ عَالَهُ قَرِيبُ ﴾ لَكُمُ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوها بِسُوّعِ فَيَأْخُذَكُو عَذَابُ قَرِيبُ ﴾ [هود: 35]، ثم تخيّل بعد ذلك مدى الطغيان الذي بلغه من رأى تلك الآية وسمع ذلك التهديد ثم لن يرتدع، لا سيّما أن صالح عليه السلام كان قد علم بما همّوا به، فأنذرهم عسى أن يجد فيهم عاقلًا يخاف على نفسه من العذاب، وهذا ما أشار إليه الرازي في تفسيره (۲).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، ج ٣، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، ج ١٧، ص ١٧٨.

وفي سورة أخرى، يقول جل وعلا: ﴿إِذِ ٱنْبَعَثَ ٱشْقَالُهَا فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ ٱللّهِ نَاقَةَ اللهِ وَسُقِينَهَا فَكَذَبُوهُ فَعَقُرُوهَا فَدَمَدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّنَهَا ﴾ [الشمس: ١٢ - ١٤]، ويبدو لي من تسلسل هذه الآيات أنّ أشقى القوم همّ بالذبح أوّلًا، ثم جاء تحذير النبيّ صالح ثانيًا وهو يذكرهم بأنها ناقة الله، وقد جاءت كلمة الناقة منصوبة على التحذير، قال الزجاج هي بمعنى: "ذروا ناقة الله"(١)، ومع ذلك كذّبوه وعقروها.

# الجحود العجيب

لم يكتفِ الأشقياء بهذا الفجور، ولم يشعروا بأيّ ندم، بل لا نجد في الآيات والآثار ما يدلُّ على شعورهم باقتراف أي جرم، فأيّ درجة بلغوا من البلادة والكبْر؟!

نقل المفسّرون أنّ صالح عليه السلام بكى عندما رأى الناقة قد عُقِرت، وأنذَرَهم بأن العذاب واقع لا محالة، فقال الفجرة وهم يهزؤون به: وما آية ذلك؟ فقال لهم: تصبحون غدًا وجوهكم مصفرّة، ثم تصبحون ووجوهكم محمرّة، ثم تصبحون ووجوهكم مسودّة، ثم يصبّحكم العذاب في اليوم الرابع(٢).

وعندما رأوا مصداق الآية على وجوههم يومًا بعد يوم، لم يتوبوا ولم يرتدعوا، وهذا من أعجب ما قرأتُ عن طغيان بني آدم. وكما هرعوا إلى الناقة لقتلها، هربًا من التصادم الصارخ بين الواقع والهوى، قرّروا أخيرًا قتل النبيّ صالح نفسه، وكأن قتل الدليل والرسول سيُخرجهم عن سلطة الله الذي أنزل الدليل وأرسل الرسول، فأيّ شقاء بعد هذا الشقاء؟!

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي، ج ٨، ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السعود، ج ٤، ٣٥٠.

هنا اكتملت مهمّة النبيّ وحان وقت نجاته: ﴿ فَلَمّا جَاءَ أَمْهُ الْجَلَّا صَلِحًا وقت وَالْدَينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِّنَا وَمِنْ خِرْي يَوْمِيدٍ ﴾ [هود: ٢٦]، وحان أيضًا وقت تخليص الأرض من هؤلاء الشياطين: ﴿فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ فَمَا ٱسْتَطَعُواْ مِن قِيامٍ وَمَا كَانُواْ مُنكَصِرِينَ ﴾ [الذاريات: ٤٤-٥٥]، فتخيّل معي فظاعة هذا المشهد، وهم يصبحون في اليوم الرابع بعد أن اسودّت وجوههم، ليروا بأعينهم تنفيذ حكم الإبادة، والذي اختلف المفسّرون في وصفه، فذكر بعضهم أنه صاعقة هائلة اجتثّتهم بالريح والحرق، وقال آخرون بل كانت صيحة مدوّية تخلع القلوب وتترك الأجساد جُثثًا هامدة.

ثم يأتي المشهد الختامي: ﴿ فَتُولَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنَقُوْمِ لَقَدْ أَبَلَغْ تُكُمُ مِسَالَةَ رَقِي وَفَسَحُتُ لَكُمُ ﴾، ويالها من خاتمة، وكأني أتخيّل هذا النبيّ الجليل الصابر وهو ينظر من بعيد للقصور المنحوتة في الجبال، وهي خاوية، ثم يولّي ظهره قاصدًا فلسطين حكما يقول مفسّرون - ومردّدًا: ﴿ وَلَكِكُن لّا تَحِبُّونَ ٱلنّاصِحِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٩].

وكما ظلّت آثار عاد شاهدة على هلاكهم، ظلّت أيضا آثار ثمود قائمة ليتعظ بها مَن بعدَهم: ﴿فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيكَةُ بِمَا ظَلَمُوٓا أَ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ وَأَبَيْتُنَا اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ﴾ [النمل: ٥٢-٥٣].

جاء في الصحيحين عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنّ رسول الله على قال: (لا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلّا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلّا أن وذلك لما مرّ مع أصحابه بالحِجر، وهي ديار تدخلوا عليهم لا يصيبكم ما أصابهم)، وذلك لما مرّ مع أصحابه بالحِجر، وهي ديار ثمود، أثناء توجّههم إلى غزوة تبوك. وفي رواية البخاري: (ثم قَنَّع رأسه وأسرع السير

حتى أجاز الوادي) [البخاري: ٤١٩٤]، ولمسلم (ثم زجر -يعني دابّته- فأسرع حتى خَلَفَهَا) [مسلم: ٢٩٨٠].

واللافت أنّ النبي على أمر أصحابه بعد مغادرة المكان سريعًا بإهراق الماء الذي استقوه من تلك الأرض؛ إلا ما استقوه من بئر الناقة، كما أمرهم أن يعلفوا الدواب العجين الذي عجنوه من ماء آبارهم، وكأنّ الماء نفسه قد حلّت به اللعنة في هذا المكان المشؤوم (۱).

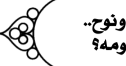
وإذا كان الله -جلّ شأنه- قد حكمَ برحمته بألا تُستأصل شأفة أمة محمد وإذا كان الله عدًا بعدم نزول العذاب على جزء من هذه الأمّة في الدنيا، ولا بد أن نتّعظ بهذه القصص التي نرى بعض مقدّماتها اليوم.

ومع أني كنت منذ طفولتي أتلو آيات قصة الناقة، إلا أنّي لم أدرك فداحة عَقرها، ولا شقاء قاتلها، إلا بعد هذا التدبّر. فقد يسبق إلى الذهن أن الطغاة والجبابرة هم أكثر الناس شقاء وإجرامًا، ونغفل عن فتنة القوة والسيطرة التي امتُحنوا بها قبل أن

<sup>(</sup>۱) مع أن الشائع في الثقافة الشعبيّة الاعتقاد بأن "مدائن صالح" في شمال السعودية هي مساكن قوم ثمود، لكن التحقيق التاريخي يثبت أنها من آثار النبط، وأنّ عمرها في حدود ألفي عام، أمّا قوم صالح فكانوا أقدم بكثير، ويرجّح بعض الباحثين أنّ موقعهم في موضع "الخريبة" على مسافة عشرة أميال ممّا يسمى بمدائن صالح، ويبدو من الأحاديث الصحيحة أنّ العرب كانوا يعرفون هذا الموقع بدقّة، وأنّ النبي على وصحابته عرفوا تحديدًا أي بئر كانت الناقة تشرب منه، إما بالوحي أو لكونها حقائق متداولة بين سكان المنطقة جيلًا بعد جيل، لكن تحديد هذه المعلومات الجغرافية لم يوثق بدقة على الخرائط أو في الروايات الشفوية لتصل إلينا كما وصلت الأحاديث الشريفة.

<sup>(</sup>٢) جاء في الحديث الصحيح فيما يرويه النبي ﷺ عن ربه: "وإني أعطيتُك لأمَّتِك ألَّا أهلكهم بسَنة عامَّة" [رواه مسلم].

يتجبّروا، أمّا الأشقياء من عامّة القوم، وإن كانوا على قدر من النفوذ مثل الرهط من قوم ثمود، فلم تكن لهم قصور وحاشية، ولا جيوش جرّارة تهتف بأسمائهم، ولا شعوب مقهورة تسجد بين أيديهم، لكن الجحود استبدّ بعقولهم حتى عطّلها، وجنون العظمة تردّى بهم إلى ما رأيناه من التحدّي الذي لا يملكون أدنى مقوّماته.



# ما بين سورتي يونس ونوح.. الذا يدعو نبيَّ على قومه؟

كنت أقرأ في سورة يونس العظيمة، وهي تحلّ في الترتيب العاشر من سور المصحف، وتسبقها سورة التوبة بكلّ ما فيها من دروس عن القتال والمفاصلة، وتسبق بدورها سورة هود وسُورًا أخرى تحمل الكثير من تفاصيل قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

وجدتُ في مقدمة السورة ما يوحي بمحتواها: ﴿الرَّ قِلْكَ اَيْتُ ٱلْكِنْكِ ٱلْحَكِيمِ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنَ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ ٱلْكَانَ فِي عَلَا اللَّهِ عَندَ رَبِّهِمْ قَالَ ٱلْكَانَ الْعَناة، وتسلّي قلبه بقصص إخوته من الأنبياء الذين الرسول عَلَيْ في مواجهة مكذّبيه العتاة، وتسلّي قلبه بقصص إخوته من الأنبياء الذين عانوا كثيرًا من تكذيب أقوامهم، وتُنذر أولئك المتكبرين بعذاب وشيك: ﴿وَلَوَ يُعَجِّلُ ٱللّهُ لِلنّاسِ ٱلشّرَ ٱللّذِينَ لَا الْمَنْكُرِينَ لِلْمَانِينَ لَا الْمَنْكُرِينَ فِي مُؤْونَ ﴾ [يونس: ١١].

مرّت سبعون آية من السورة في نقاش المشركين، ثمّ بدأتْ قصة نوح عليه السلام في الآية الواحدة والسبعين، واختُصِرت في ثلاث آيات. وبإيجاز بليغ وجدتُ تركيزًا على جانب التكذيب وما يتبعه من وعيد: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ وَرُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَا كُنُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كُذَّبُوا بِهِ مِن فَبَلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ فَإَلْمِيْتَتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا بِهِ مِن فَبَلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [يونس: ٧٤].

تبدأ بعدها مباشرةً قصة موسى وهارون عليهما الصلاة والسلام: ﴿ ثُمَّ بَعَثُنَا مِنَ

بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنُرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عِالَيْنِنَا فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا تَجْعَرِمِينَ فَلَمَّا جَآءَهُمُ الْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ هَلْذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [يونس: ٧٥-٧٦]، فمحورُ السرد هنا هو الإشارة مباشرة إلى التكذيب والاستكبار، لذا توجز الآيات التاليات إصرار قوم فرعون على تكذيب الآيات المعجزات حتى بعدما آمن بها السحرة أنفسهم، لتنطبع في ذهنى تلقائيًّا صورة كائنات أقرب إلى الجمادات منها إلى البشر.

ثم جاءت الآية التي تستحق التوقف: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمَولًا فِي الْحَيُوةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُواْ عَن سَبِيلِكَ لَّ رَبَّنَا الطِيسَ عَلَى أَمُولِهِمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤمِنُواْ حَتَىٰ يَرُواْ الْعَذَابَ اللَّلِيمَ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعُوتُكُما فَاستَقِيما وَلا نَتِيعَا وَلا نَتِعَانِ سَبِيلَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَعُوتُكُما فَاستَقِيما وَلا نَتِعَانِ سَبِيلَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَعُوتُكُما فَاستَقِيما وَلا نَتِعَانِ سَبِيلَ اللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَعُوتُكُما فَاستَقِيما وَلا نَتِعَانِ سَبِيلَ اللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَعُوتُكُما فَاستَقِيما وَلا نَتِعانِ سَبِيلَ النَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: ٨٨-٨٩]، فنحن هنا أمام دعوة من نبيين كريمين على قومهما بألا يهتدوا، وإجابة إلهيّة لهذا الدعاء.

قال بعض المفسرين إن اللام في قوله "ليضلّوا" هي لام العاقبة والصيرورة، فيكون المعنى: أعطيتهم يا رب الزينة والمال كي يخلصوا لك العبادة، ولكنهم لم يفعلوا، فكانت عاقبة أمرهم الضلال.

وقال آخرون إنها لام للتعليل، فيكون المعنى: أعطيتهم يا رب زينة وأموالًا على سبيل الاستدراج كي تمتحنهم بعد ضلالهم، فازدادوا طغيانًا على طغيانهم.

وأيًّا كان معنى اللام، فإن السؤال الذي طرأ على ذهني هو: لماذا يدعو نبيّان كريمان على قومهما؟

كانت الصفحة السابقة من المصحف ما زالت ماثلة في الذهن، فالسورة لم تذكر سوى قصة نوح عليه الصلاة والسلام، وجاءت بها موجزة ومركزة، ثم أشارت بإيجاز في آية أخرى -كما أسلفت- إلى تكذيب الأقوام التالية على قوم نوح، وكأنها

إشارة إلى ما تواطأ عليه الطغاة من إصرار على التكذيب.

تابعتُ القراءة بحثًا عن جوابٍ شاف، وما إن انتهت قصة موسى وهارون عليهما الصلاة والسلام، حتى لاح لي أنّ الآيات وكأنها تنبش في عقلي وقلبي مباشرة، ووجدتها تقول في خطاب مباشر للنبي على نفسه، وهو الذي كان يتلقّى الوحي قبل أن يصل إلينا: ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِمّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَالِ اللّهِي عَلَيْ مُونَ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِي عَلَيْ اللّهِي عَلَيْ اللّهِي عَلَيْ اللّهِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وماذا بعد؟! تأتي الآية التالية بتقرير جازم، فحرف "إنّ" حرفٌ للتأكيد ونفي الإنكار والشك: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِم كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كُلُ عَلَيْهِم كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كُلُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم الله على الهدى باختيارهم ابتداءً، لن الله عليهم بعدم الإيمان لأنّهم استحبّوا الضلال على الهدى باختيارهم ابتداءً، لن يؤمنوا بالحق، حتى لو جاءتهم كل الآيات والمعجزات.

ثم تبدأ قصة أخرى مباشرة: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُ ٓ إِلَّا قَوْمَ يُوثُسُ لَمَّا ءَامَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزِّي فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴾ [يــونس: يُوثُسُ لَمَّا ءَامَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزِّي فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴾ [يــونس: يونس: ٩٨]، واختلف المفسّرون في رواية ما حدث بقوم يونس، وهم سكّان نينوى في العراق، فبعد أن كذّبوا نبيّهم كما فعلت الأقوام الأخرى، أنذرهم يونس عليه السلام

بالعذاب خلال ثلاثة أيام، وبما أنهم لما يجرِّبوا عليه كذبًا فقد اتفقوا على التربّص والحذر، وعندما وجدوا أن يونس ترك القرية في الليل سارعوا إلى إعلان توبة جماعيّة، فتاب الله عليهم. وقال مفسّرون آخرون إنّ العذاب كان قد بدأ بالنزول فعلًا، حيث أظلمت السماء واسودّت سطوح منازلهم، فهرعوا إلى التوبة، فكشف الله عنهم عذاب الدنيا كما في الآية.

وفي الآيتين التاليتين، يستمر البيان: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَاّمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ مَذَاية مَعْيَعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَمّيعًا، إلا أنه لم يظلمهم عندما منحهم حرّية الاختيار، والذين كفروا فعلوا ذلك بإرادتهم الكاملة، ﴿ وَمَاكَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَيَجْعَلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾ [يونس: ١٠٠] فاختيار أي إنسان للإيمان لا يكون معارِضًا لمشيئة الله، وهذا بدهيّ، لكن اختيار الإنسان للكفر ليس نتيجة لإجبار الله له عليه، بل يجعل الرجس على الذين لا يعقلون أصلًا، أي الذين اختاروا الجحود بأنفسهم، فيختم الله على قلوبهم عقوبة لهم.

واصلتُ القراءة مرورًا بالمزيد من الوعيد لمشركي قريش، والتصبير والتسلية لقلب النبي عَلَيْ . ثم اختتمت السورة بآيتين بليغتين: ﴿ قُلُ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ الْحَقُ مِن رَّيِكُمُ أَ فَمَنِ اَهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَقْسِهِ أَ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا أَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمُ مِوْكِيلِ ﴾ [يونس: ١٠٨]، ففيها تأكيد على إقامة الحجة واكتمال ظهور الحقيقة، ثم أمرٌ مباشر للنبي عَلَيْ بالصبر وانتظار المفاصلة يوم القيامة: ﴿ وَاتَبِعْ مَا يُوسَى وَاصْبَرْ حَتَى يَعَكُمُ اللَّهُ وَهُو خَيْرُ الْمَكِكِينَ ﴾ [يونس: ١٠٩].

وهكذا انتهت السورة الجليلة، ولكن الأسئلة كانت ما تزال تدور في رأسي، فلماذا حملت السورة اسم النبيّ يونس عليه السلام مع أنّه لم يُذكر إلا في آية واحدة، وقد جاءت قصّة قوم موسى في حيِّز أكبر من السورة نفسها؟

# سورة هود

واصلتُ القراءة مفتتحًا سورة هود، وهي تحمل أيضًا اسم نبي كريم آخر، وموضوعُها لا يُفارق أيضًا ساحة النقاش وتقريع المشركين وإنذارهم، وكذلك تسلية النبيّ عَلَيْقً الذي يواجه من أذى قومه ما واجهه الأنبياء السابقون.

وبعد صفحتين، وجدتُ نفسي مجددًا أمام قصة نوح عليه الصلاة والسلام، وهو أوّل أولي العزم من الرسل في الترتيب الزمني، فقبل بَدْء القصة كانت السورة تمايز بين نوعين من البشر: ﴿مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَدِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ مَلَّ يَسَتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلًا نَذَكَرُونَ ﴿ [هود: ٢٤]، ثم بعد بضع آيات رأيت نوحًا عليه الصلاة والسلام يخاطب المكذّبين من قومه: ﴿ قَالَ يَعَوْمِ أَرَءَيْتُم الله يَنْتُو مِن وَبِهِ وَالسَّمِيعُ مَالله وَالسلام يخاطب المكذّبين من قومه: ﴿ قَالَ يَعَوْمِ أَرَءَيْتُم الله عَلَى الله وَلَا عَلَيْهُ أَنْلُونُكُمُوهَا وَأَنتُم لَمَا كُوهُونَ ﴾ [هود: ٢٨]، فما وجدتُ وضوحًا وإيجازًا خيرًا من هذا، فالنبيّ هنا يتحدّث بثقة عن "البيّنة" التي هو عليها، أي الهداية الواضحة والموافقة للعقل والفطرة، ويتحدث عن "العمى" الذي يقبعون هم فيه، ثم لا يأتي استنكاره إلّا في المسألة نفسها التي ما زالت تدور في رأسي منذ طرحي للسؤال الأول عن طمس قلوب قوم موسى، فيتساءل نوح مستنكرًا: هل أجبركم على الهداية وأنتم لها كارهون؟!

اللافت أيضًا أن جواب نوح القاطع هذا جاء بعد بيان سخف القوم، إذ قالوا: ﴿مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلُنَا وَمَا نَرَىٰكَ اُتَبَعَكَ إِلَّا اللَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلُنَا بَادِى الرَّأَي وَمَا نَرَىٰكَ إِلَّا اللَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلُنَا بَادِى الرَّأَي وَمَقُولتهم هذه وَمَا نَرَىٰ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ بَلَ نَظُنَّكُم كَذِبِينَ ﴿ [هود: ٢٧]، ومقولتهم هذه مغالطة منطقية صارخة الوضوح، فحجّة الملأ في عدم اتباع النبيّ نوح هي أنّ أتباعه من ضعفاء القوم وعامّتهم فقط!

وبعد انتهاء محاججة نوح لهؤلاء الحمقى، يأتي ردّهم العجيب: ﴿قَدْ جَكَدُلْتَنَا وَبَعَدُ انتهاء محاججة نوح لهؤلاء الحمقى، يأتي ردّهم العجيب: ﴿قَدْ جَكَدُلْتَا فَأَنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [هود: ٣٢]، إذ لم يطلبوا منه دليلًا آخر، ولم يضعوا أمام أعينهم احتمال كونهم مخطئين ليطلبوا الهداية، بل قفزوا مباشرة إلى طلب تعجيل العذاب. ﴿قَالَ إِنَّمَا يَأْلِيكُمُ بِهِ ٱللّهُ إِن شَآءَ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ [هود: ٣٣]، فالأمر منوط بمشيئته فقط، والرسل لا يدّعون لأنفسهم أمرًا فوق ما تقتضيه مهمّة التبليغ.

ثم عودةٌ إلى مركزية السؤال الملح، وجدليّة الهداية والغواية، فيقول نوح عليه السلام: ﴿ وَلَا يَنَفَعُكُمُ نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَن يُغُوِيكُمْ مُّهُ وَلِيكُمْ أَهُو يَعْلِيهُ السلام: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمُ نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللّه يُرِيدُ أَن يُغُويكُمُ مُّ هُو يقطع بأن النصح مهما طال لن يجدي ما لم يأذن الله بالهداية.

وإن طرأ هنا على بالك -عزيزي القارئ - سؤالٌ عن إرادة الله جل وعلا لهم الغواية، كما في الآية السابقة، فقد ذكرتُ لك آنفًا أن الله لا يطمس على قلب الجبابرة إلا عقوبة بعد إقامة الحجة، وستقرأ معي بعد آيتين فقط: ﴿وَأُوحِكَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَد ءَامَنَ فَلَا نَبْتَيِسُ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: ٣٦]، فالله االذي

وسِع علمه كل شيء -وعلمُ الله تعالى كاشفُ وليس بمُجبِر - قد علِم بعلمه الأزليّ أنّه لن يؤمن أحد من قوم نوح إلا من قد سبق وآمن، وهو سبحانه الذي أخبر نبيّه بذلك، ثم أمره ببناء السفينة كي ينجو بها مع القلة المؤمنة من العذاب المهلك.

هنا لمعت في الذاكرة قصة نوح الواردة في سورة العنكبوت: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَلَيْثُ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ نوعًا إلى قَوْمِهِ فَلِيثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: 18]، واستحضرتُ حال هذا النبيّ العظيم الذي أقام على المجادلة والنصح والوعظ قرابة عشر قرون، ولم يؤمن به إلا القلّة. ولو أنّ أحدنا جادل ملحدًا معاندًا في جلسة واحدة ووجد فيه عُشر تلك الحماقة والجحود لأصابه اليأس، وربّما قام من مجلسه وهو يضرب كفًّا بكفّ، ويدعو على الجاحد بأن يزيده الله عمى!

## سورة نوح

قفزتُ مباشرة إلى سورة تحمل اسم هذا النبيّ العظيم، أوّل أولي العزم، وأطولهم جَلَدًا لامتداد عمره، وهو الذي بُعث في باكورة عمر البشريّة، فلم يكن الوحى ينزل عليه بقصص أقوام سابقة ليسلّيه ويذهب عن قلبه الحزن.

رأيت في تلك السورة القصيرة أشكالًا عجيبة من الكبر وسوء الأدب في حق نبيًّ مُرسَل، ممّا لا يحتمله أحدنا لو كان قد تلقّاه من أحد السفهاء ولو مرة واحدة: ﴿ وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُم لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَلِعَهُم فِي ءَاذَانِهِم وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُم وَأَصَرُّوا وَأَصَرُّوا وَأَسْتَكْبَرُوا السّيَكُبَرُوا السّيكُبَرُوا السّيكُبَرُوا السّيكُبَرُوا السّيكُبَرُوا السّيكُبَرُوا السّيكُبُرُوا السّيكُبُوا السّيكُبُرُوا السّيكُبُرُوا السّيكُ السّيكُبُرُوا السّيمَا اللّي اللّ

تخيّل عزيزي القارئ، تسعمئة وخمسين عامًا من المحاولات، بكل أنواع السدعوة ولفت الانتباه: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَوْتُ فَوْمِي لَيْلًا وَنَهَارًا ﴾ [نوح: ٥]، ﴿ ثُمَّ إِنّي

دَعَوْثُهُمْ جِهَازًا ثُمَّ إِنِيَ أَعْلَنتُ لَمُمُ وَأَسْرَرْتُ لَمُمْ إِسْرَارًا ﴾ [نوح: ٨-٩]، ومع تقديم الإغراءات الدنيويّة أيضًا: ﴿ رُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُمُ مِّذَرَارًا وَيُمْدِذَكُمُ بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَرًا ﴾ [نوح: ١١-١٢]، ولكن من غير أيّ جدوى، فلو كان الله -جل شأنه - يريد إغواءهم بلا سبب ما كان سيرسل لهم نبيًّا صبورًا بهذه العزيمة النادرة، وما كان رسولُه سيقدم لهم هذه الوعود.

بعد هذا الصبر كله، ممّا لا يقدر عليه إلا أهل العزم من الرسل، يمكنني الآن أن أفهم دعاء هذا الرسول الصابر على قومه: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا نَذَر عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا نَذَر عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيّارًا ﴾ [نوح: ٢٦]، ليس فقط لأنه انتظر قرابة عشرة قرون، بل أيضًا لأن الله تعالى أوحى إليه -كما رأينا في سورة هود - أنّه لن يؤمن أحد من قومه إلا من قد آمن.

وهنا يمكنني أن أفهم لماذا أتبع نوح عليه الصلاة والسلام دعاءه وشكواه المؤلمة بقوله: ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمُ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴾ [نوح: ٢٧]، فالله هو الذي أخبره بذلك، وأمَره من بعدُ ببناء السفينة وانتظار الطوفان.

# عودة إلى يونس

عادت بي دوائر الأسئلة إلى نقطة البداية، وترجّح عندي ما قاله بعض المفسرين، وهو أنّ موسى عليه الصلاة والسلام لم يدعُ الله بأن يشدُدَ على قلوب فرعون وقومه إلا بعدما أوحي له بموتهم على الكفر.

وقلتُ في نفسي: إن ذِكْر دعائه هذا في سورة حملت اسم النبيّ يونس عليه السلام قد يكون للإشارة إلى صبر هذا النبيّ وما تعرّض له من محنة، وإلى أنّ الأمل

قد يأتي من حيث لا نعلم، فقرية يونس هي الوحيدة التي آمنت كلها كما تقول الآية: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتُ قَرْيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَآ إِيمَنُهُآ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ ﴾ [يونس: ٩٨]، بل هي الوحيدة التي آمنت بعدما يئس نبيها منها!

كان أهلُ نينوى قد كذّبوا نبيّهم يونس عليه السلام كما أسلفت، وعندما أنذرَهم بالعذاب تربّصوا، فلما رأوه خارجًا من بين ظهرانيهم، أعلنوا التوبة على الفور فكشف الله عنهم العذاب.

لكن القصّة لها جانب آخر، فنبيُّ الله يونس عليه الصلاة والسلام لم يكن قد تلقّى الأمر الإلهي بالخروج بعد، إذ تقول فيه الآية: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَهَبَ مُغَنضِبًا ﴾ أي خرج في حالة غضب قبل أن يأذن الله له، ﴿ فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ أي كان يحسب أن الله تعالى لن يقضي عليه ما قضى من حبسه في بطن الحوت، لغلبة ظنّه بأنه قد قام بالمهمّة كاملة، فكان ما كان، والتقمه الحوت في البحر: ﴿ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَتِ أَن لاَ إلَاه إِلاَ أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِين ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

ولو أنّ يونس عليه الصلاة والسلام انتظر ساعات فقط كانت عينه ستقرّ بتوبة قومه، وكان سيرى مشهدًا غير مسبوق، وهو إيمان قرية كاملة، وخروج أهلها مع النساء والأطفال وهم يلبسون المسوح (الملابس الغليظة)، وقد فرّ قوا بين كل بهيمة وولدها، ثم عجُّوا إلى الله بالبكاء والتضرع، وجأرت الدواب والمواشي في مشهد مهيب، حتى غشيتهم الرحمة ورفع الله عنهم العذاب(۱).

وسواء كان يونس عليه الصلاة والسلام قد انتظر أو لم ينتظر، فإنه لم يدعُ على

<sup>(</sup>١) الدر المنثور في التأويل بالمأثور، ج ٧، ص ٧٠٥.

قومه بأن يشدُد الله على قلوبهم، لأن الله لم يوح له بذلك، بل عوقب لتعجُّله بالخروج فقط، وفي هذا ما يكفي للدلالة على رحمة الله بعباده، وإمهالهم حتى اللحظة الأخيرة، فمن تمام كرمه أنّه عاقب أحد رسله الكرام لأنّه لم يصبر حتى يأتيه الإذن بالخروج مع استحقاق قومه للعذاب.

وفي هذا أيضًا درس لنا في عدم التعجّل بالحكم على أحد من الناس، فالأنبياء الذين دعَوا على أقوامهم لم يُقْدموا على هذه الخطوة إلّا بعدما أخبرهم الوحي بانقطاع الأمل منهم، بل ظلّ نوح عليه السلام قائمًا بالدعوة قرابة عشر قرون، كما ظلّ موسى عليه السلام يقدّم لقوم فرعون الآية تلو الأخرى، حتى بلغت تسع آيات، وهو ينتظر أمر الله فيهم.

بل سيزداد عجَبك -عزيزي القارئ- إن علمتَ أنّ موسى ظلّ ينتظر بعد دعائه عليهم أربعين سنة، وهي ليست مدّة الدعوة وتكرار المحاولات، بل فقط مدّة انتظار أمر الله بإهلاك فرعون وقومه بعد أن علمَ موسى بأنّهم لن يؤمنوا(١).

قال الزمخشري في معنى قوله تعالى: ﴿قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعُوتُكُمَا فَٱسۡتَقِيمَا ﴾ "إنّ دعاءكما مستجاب، وما طلبتما كائن، ولكن في وقته، فاستقيما، واثبتا على ما أنتما عليه من الدعوة والزيادة في إلزام الحجة، فقد لبث نوح عليه السلام في قومه ألف عام إلا قليلا، ولا تستعجلا"(٢).

ومع اكتمال هذه الصورة، أقول لعل سورة يونس اقتصرت على سرد قصص نوح وموسى ويونس لاشتراكها في استنباط هذا الدرس المهم، وفي السلوى التي

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ج ٧، ص ٦٩٥.

<sup>(</sup>٢) الكشاف، ج ٢، ص ٣٦٦.

تقدّمها لقلب رسولنا الكريم على فخاتَم الأنبياء هو الذي اجتمعت بين يديه كل تجارب سابقيه، وهو أشدهم عزمًا وأعظمهم صبرًا، وهو الذي تلقّى الأمر الإلهيّ للارتقاء إلى أعلى مراتب الرسل: ﴿فَأَصْبِرْ كُمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَعْمِلِ اللهِ اللهُ اللهُ واللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله



منذ ورودها في "الكتاب المقدّس"(۱)، وعلى مرّ القرون، خلبَت قصة يوسف عقول البشر، وألهمتْ مبدعي الشعر والرسم والروايات والتلفزيون والسينما بما لا يحصى من الأعمال الجميلة، وما زالت وستبقى من روائع القصص العابرة للزمان والمكان واللغات والثقافات، بما فيها من عناصر التشويق وعمق الحِكم وفضائل الأخلاق.

فما بالك إذن إن قرأتها في أجمل قالب أدبيً عرَفَتْه البشرية؟ وكيف يكون شعورك إن تمثّلت دور ضيف جديد على الإسلام، وقد عثر في المصحف على هذه المفاجأة: سورة يوسف؟ وكيف ستكون نشوتك وأنت تقرأ "أحسن القصص" مستحضرًا حقيقة أن الله -جل شأنه- هو الذي يحكيها لك؟

يروى عن خالد بن معدان أن "سورة يوسف وسورة مريم يتفكّه بهما أهل الجنّة في الجنّة "(٢)، فهذه المتعة تليق بمزاحمة ملذّات الذوق الرفيع هناك. ويقول ابن عطاء: "لا يسمع سورة يوسف محزونٌ إلا استراح إليها"(٣). ولا عجب، فما زلتُ أذكر كيف عثرتُ فيها على سلواي في أحلك الظروف، وكيف كنتُ أبكي وأنا أكرّر

<sup>(</sup>١) "الكتاب المقدس" The Bible مصطلح يقصد به مجموع العهدين القديم والجديد، الذي يؤمن به معظم اليهود والنصاري في العصر الحديث.

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي، ج٤، ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ذاته.

إحدى أروع آياتها: "إنما أشكو بثّي وحزني إلى الله"، وكيف تلامس هذه الكلمات شغاف قلبي كلما كرّرتها.

لعلك عزيزي القارئ تتشوق إلى أن أحكي لك طرفًا مما استحسنه فطاحلة الأدب من هذه السورة، لكن الغوص في بحار اللغة فنُّ أزعم أني لا أجيده، لذا سأُبْحر معك في اتجاه آخر، وسأحدّثك عن سؤال خطر على بالي أثناء التدبّر، فانفتحتْ لي من خلاله أبواب جديدة من تذوّق الحكمة.

### مكيدة الإخوة والأبناء

ثمّ تخيّلْ يعقوب عليه السلام، وهو يحمل قميص يوسف المضرّج بالدم: ﴿ وَجَآءُو عَلَى قَمِيصِهِ عِلَهِ الصبر: ﴿ قَالَ الصبر: ﴿ قَالَ اللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: بُلُ سَوَّلَتُ لَكُمُ أَنفُكُمُ أَمْرًا أَفْصَابُرُ جَمِيلٌ أَوْلَلَهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨].

هنا قفز السؤال في رأسي: لماذا سكت يعقوب عليه الصلاة والسلام على الجريمة التي لم يصدّقها؟ ولماذا لم يهرع إلى الموقع ليبحث عن فلذة كبده كما سيفعل أي واحد منا لو كان مكانه؟ بل لماذا لم يُجبِر أولاده على الاعتراف بما فعلوه بأخيهم؟ ولماذا اختار الطريق الأصعب مكتفيًا بالصمت والصبر؟

توالت أحداث القصة بكل ما فيها من تشويق يحبس الأنفاس، وشلغتني فصولها المتتابعة عن السؤال، لكن نبي الله يعقوب، ذاك الشيخ الجليل، لم ينسَ أحبّ أولاده إلى قلبه، وظلّ متشبّثا بالصبر الجميل مستعينًا بالله، إلى أن عاد إلى واجهة الأحداث مرة أخرى.

فبعد سنوات طويلة، جاء الاحتكاك الأول بين يوسف عليه السلام -الذي صار أمينًا على خزائن مصر - وبين إخوته: ﴿ وَجَانَهُ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخُلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ أَمِينًا على خزائن مصر - وبين إخوته: ﴿ وَجَانَهُ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخُلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَدُهُ مُنكِرُونَ ﴾ [يوسف: ٥٨]، ثم ابتكر يوسف مكيدة ليستبقي عنده أخاه، وعجز إخوته عن استرجاعه، فعادوا إلى أبيهم يجرّون أذيال الخيبة وقد نقص عددُهم مرة أخرى، فما كان من يعقوب عليه السلام إلا أن كرّر جوابه الأول: ﴿ بَلُ سَوَلَتُ لَكُمْ أَمْرًا أَ فَصَبَرُ مُ جَمِيلُ ﴾ [يوسف: ٨٣]، وكأنه فقدَ الثقة بأولاده وما عاد يصدّق دعواهم، وتوجّه إلى الله بدعائه ليجمع شمله بولدَيه: ﴿ عَسَى اللّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ وَانقطع أمله من لقائه.

عجبتُ أيضًا من إصرار يعقوب، وقد صار شيخًا مُسنًّا، على كتمان ألمه في قلبه، وتذكّرتُ موقفه عندما قال له يوسف في صغره: ﴿ يَكَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْبُكًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴾ [يوسف: ٤]، فكانت وصيّة يعقوب: ﴿ يَنبُنَى لَا نَقَصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ ﴾ [يوسف: ٥]، فليس كل ما يُعرف يقال، ولا كل الأوجاع تُعالَج بالبوح.

﴿ وَتَوَلَّى عَنَّهُم ﴾ من دون أن يطالبهم بالإفصاح عن شيء، واكتفى بسكب

دموعه حتى انطفأ نـور عينيه: ﴿وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ وَٱبْيَضَتْ عَيْـنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ٨٤].

أما أولاده الذين يلاحقهم شعور الذنب عشرات السنين، ولا يجرؤون على الاعتراف بفعلتهم الأولى، فما زالوا يعجبون من صبر أبيهم وطول أمله، ويتساءلون: ﴿تَاللَّهِ تَفْتَوُا تَذُكُرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ ﴾ [يوسف: ٨٥] حزنًا وكَمَدًا؟!

ومَن يقدِر على كتمان وجعه طوال تلك السنين إلا الأنبياء؟ ومَن غيرُهم يمثّل بسلوكه مدارس الصبر: ﴿إِنَّمَا أَشَكُوا بَثِي وَحُزِّنِ إِلَى اللهِ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٨٦].

#### الابتلاء للصبر

أخيرًا، حصلتُ على الجواب، وأيقنتُ عند الجملة الأخيرة: "وأعلم من الله ما لا تعلمون" أن يعقوب عليه السلام كان قد أوحي إليه من البداية، فالظاهر أن الله تعالى أمره بالصمت والصبر عندما جاؤوا إليه بقميص يوسف، فكتم همّه الكبير في قلبه، وظلّ ينتظر الفرج يومًا بعد يوم، وشهرًا بعد شهر، وسنةً بعد أخرى، حتّى فقد ولده الثاني، ثم لحقَ بصرُه بولديه، وهو يأوي صابرًا محتسبًا إلى جنب الله من غير أن يبوح بكلمة.

وتذكّرتُ أيضًا أنّ يوسف قد أوحي إليه عندما ألقاه إخوته في غيابة الجبّ: ﴿وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْهِ لِتُمْ اللهِ هَنذا وَهُمْ لاَ يَشْعُهُونَ ﴿ [يوسف: ١٥]، فَأَنزل الله السكينة عليه، وألقى في رُوْعِه أن وراء المكيدة حكمةٌ إلهية، وأنه مأمور بالصبر إلى أن يحين الموعد. فصبر يوسف كصبر أبيه، وتحمّل مشقّة الأسر والغربة والسجن بضع

سنين، وعندما انقلب مقامه من السجن إلى القصر: ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَنَبُوّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ ﴾ [يوسف: ٥٦] لم يخرج في طلب أهله والبحث عنهم، بل ظلّ ينتظر الأمر الإلهيّ.

كِلا النبيّين كتما السرّ في قلبيهما، وتابعا مهمّة هداية الناس وتبليغ الرسالة من غير استعجال. وعندما حانت لحظة الحقيقة: ﴿ قَالُواْ أَوَنّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ﴾، وبكل بساطة: ﴿ قَالُ أَنا يُوسُفُ وَهَاذَا آخِي ۖ قَدْ مَن اللّهُ عَلَيْناً ﴾، ولخّص عليه السلام الدرس في تقواه وصبره: ﴿ إِنّهُ مُن يَتّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْر السلام الدرس في تقواه وصبره: ﴿ إِنّهُ مُن يَتّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْر الله المُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠].

وحانت ساعة الاعتراف والاعتذار والندم: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَطِيبَ ﴾ [يوسف: ٩١]، وهي نفسها ساعة الصفح عند النفوس الزكيّة: ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ ۚ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ ۗ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلزّحِمِينَ ﴾ [يوسف: ٩٢].

ثم ساعة الفَرَج التي انتظرها يعقوب عليه السلام طويلًا: ﴿ فَلَمَّا أَن جَاءَ ٱلْبَشِيرُ اللهُ عَلَى وَجُهِهِ و فَأَرْتَدَّ بَصِيرًا ﴾، وهي أيضًا ساعة بوجه بما كان مأمورًا بكتمانه والصبر عليه: ﴿ قَالَ أَلَمُ أَقُل لَكُمُ إِنِّ أَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٩٦].

وأخيرًا، ساعة الاعتذار الأخيرة بين يدي أبيهم، ورجاءُ المغفرة بدعائه: ﴿قَالُواْ يَتَأَبَانَا السَّتَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَا كُنَا خَطِفِينَ ﴾ [يوسف: ٩٧]، وهي أيضًا ساعة العفو والخُلق الرفيع: ﴿قَالَ سَوْفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ۖ إِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يوسف: ٩٨].

التأم شمْل العائلة أخيرًا: ﴿ فَكَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى ٓ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ ﴾، وتحققت حكمة الابتلاء، فبعد مكابدة الفراق والفقر، اكتملت نعمة اللقاء بالانتقال إلى مصر: ﴿ وَقَالَ الدُخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ اللّهُ ءَامِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٩]، وقد عوّضهم الله عما فات بالأمن والعزّ.

وقرّت عين يوسف بتحقّق النبوءة: ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُۥ سُجَداً وَقَالَ يَكَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيكى مِن قَبَلُ قَدْ جَعَلَهَا رَقِي حَقًا ﴾، وأخذ يعدد نِعم الله عليه: ﴿ وَقَالَ يَكَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيكى مِن ٱلسِّجْنِ وَجَاءً بِكُمْ مِّن ٱلْبَدُو ﴾. فلم ينتقم ولم يشمت بإخوته، ولم تسحره سطوة السلطة وهم يخرّون له سجّدًا، بل نسب الأمر كله إلى الشيطان: ﴿ مِنْ بَعْدِ أَن نَزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيِّنِ وَبَيْنَ إِخْوَتِ ﴾، ولم يقل لأبيه أرأيت كم صبرنا وعانينا؟ فاكتمال الإيمان في قلوب الأنبياء لا ينضح إلا بالامتنان: ﴿ إِنَّ رَقِي لَطِيثُ لِمَا يَشَاءً أَ إِنَّهُۥ هُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [يوسف: ١٠٠].

وتابع يوسف تعداد النّعم بتواضُع العظماء: ﴿رَبِّ قَدَّ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن اللَّهُ وَالْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۖ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّدِلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

أرأيت عزيزي القارئ كيف يتجسد كبد الحياة في قصص أحبّ الخلق إلى الله؟ وقد قال النبيّ على الله (أشدّ الناس بلاءً الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل)((). فالله لم يبعثهم للتبليغ فقط، بل ليعلمونا الصبر أيضًا على ما ينزل بهم من بلاء ومِحن، وهم مع كل ما حباهم الله به من فضائل يظلّون بشرًا مثلنا، يألمون ويبكون ويحزنون،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وغيره، وصححه الألباني.

فيجسدون بمعاناتهم وصبرهم وصدق توكّلهم أروع القصص الإنسانيّة، وأنضجها وأكثرها نفاذًا إلى أعماق القلوب.

لذا تقول السورة بعد المشهد الختامي: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا فَرْجَى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى ﴾، فهم ليسوا ملائكة، بل رجال مثلنا، وما علينا إلا البحث في منابع هذه الحكمة والاتعاظ بمن سبق: ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [يوسف: ١٠٩].

ثم تضع السورة درسًا بليغًا بين يدينا: ﴿ حَقَّ إِذَا ٱسۡ تَيۡعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمۡ قَدۡ كَير كُذِبُوا جَاءَهُمۡ نَصَٰرُنَا ﴾ [يوسف: ١١٠]، وكأنه تقريع لمن يستعجل الفرج، وتذكير بما لقيه النبيّان الكريمان يعقوب ويوسف من امتحان استهلك الكثير من أعمارهما، وهما ينتظران من غير أن يبوحا بكلمة.

وكما بدأتِ القصة بآية: ﴿ غَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَآ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانَ ﴾ [يوسف: ٣]، تختم بآية: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ١١١]، فلا يتعظُ مِن أحسنِ القصص إلّا أولو الألباب، وما عداهم فيمرّون بها للترفيه والتسلية.

و ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفَتَرَك ﴾، ولا قصة عابرة، ﴿ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾، فهذه صفاتُ القرآن الذي منّ الله علينا بفرصة تدبّره.



مع بداية القرن الحادي والعشرين، غيّرتْ ثورة المعلومات والاتصالات وجه العالم، فقلّصت مسافات التواصل وأزالت القيود عن تبادل الأفكار والأخبار، وأتاحت لعامة الناس الانتقال من دور المتلقّي إلى "صانع محتوى" و"مؤثر"، حتى إن كان تافهًا في شخصه وعقله.

ومع بداية العقد الثاني من هذا القرن، انفتحت أبواب الثورات والاضطرابات والحروب على معظم بلدان المنطقة العربية، ووجدت الأطراف المتناحرة منابر مفتوحة للصراع على الفضائيّات ومنصّات التواصل الاجتماعي. وإذا كانت الهزّات السياسيّة تعقبها غالبًا خلخلة للمجتمعات، فما بالك إذا وافقت -في عصرنا هذا- انفتاحًا إعلاميًّا وتدخُّلات خارجيّة؟

وجدَ الشباب والناشئون أنفسهم في حالة غير مسبوقة من الهرج والمرج، فاهتز ما كانوا يحسبونه من الثوابت، وانهار الكثير من المبادئ والقيم والعقائد، وأصبحت المجتمعات العربية -التي كانت توصف بالركود- مكشوفة فجأة على الفتن والسيولة.

وكما مرّت مجتمعات أخرى من قبل، في الشرق والغرب، بزلازل فكريّة واجتماعيّة هائلة، فقد لاح شبحُ العدميّة في منطقتنا المتخمة أصلًا بجراح التبعيّة والفقر والطغيان والفساد.

# حافة الضياع

العدميّة تيّار فكري ينقض الأسس التي يمكن أن يُبنى عليها أي نظام فكريّ أو سياسيّ، وهي موقف أيديولوجيّ مسبق يتّخذ من الرفض والتمرّد والنقض شعارًا له، فالعدميّ يرفض الحقيقة الموضوعيّة والمعرفة، ويتمرّد على المبادئ الدينيّة والأخلاقيّة، ويعتقد أن الحياة لا معنى لها.

وإنْ تورّطتَ في مجادلته فستعجز عن الاتفاق معه على أي قاعدة للنقاش، فهو يفترض غالبًا الشك في المعرفة نفسها، أي ينفي إمكانيّة التأكّد من أن المعارف البشريّة كلّها -حتى معرفته هو - صحيحة أو غير صحيحة، فإمكانية المعرفة نفسها محلّ شك عنده، وهو ينفي أيضًا عن نفسه الانتماء لأي شيء، وقد يسعى لأن يهدم ما لديك من معارف وانتماءات لتضيع معه.

ومع أن هذه الأفكار تبلورت في إطار فلسفيً عام تحت مظلّة "ما بعد الحداثة" في القرن العشرين، إلا أنها ليس منبتّة عن التاريخ، فجذورها واضحة لدى حركة السفسطة الإغريقيّة، التي دُوِّنت ملامح تهافتها في حوارات سقراط وأفلاطون، وأكاد ألمحُ آثارها أيضًا في حوارات المتمرّدين على رسالات الأنبياء في شتى العصور، والتي سجّل القرآن الكريم بعضًا من عجائبها.

#### جحود بلا منطق

أتوقّع أن النهي الإسلامي عن الجدل العقيم لا يخفى عليك -عزيزي القارئ-فمن أكثر الوصايا النبوية شيوعًا قوله عَيْكَةٍ: (أنا زعيم ببيت في رَبَض الجنّة لمن ترك الِمرَاء وإن كان مُحِقًا)(١)، وقوله أيضًا: (إذا رأيتَ شُحَّا مُطاعًا، وهوىً مُتَّبَعًا، ودنيا مؤثرة، وإعجابَ كل ذي رأي برأيه، فعليك بنفسك ودع عنك العوام)(٢).

ومع ذلك، قد أجد نفسي عالقًا أحيانا في نقاش غير متوقَّع مع سفسطائي، أو عدميّ، فأرى أن الحل لا يكون إلا برمي الكرة في ملعبه، وبدلًا من محاولة البرهنة على ما أعتقِد، أو حتى نقض معتقده هو إن وُجد - أطلب منه تقديم البديل الذي يمكننا أن نتفق عليه، أو على الأقل تحديد المعايير التي يمكننا أن نحتكم إليها.

وبما أن القرآن العظيم فيه ﴿وَتَقُصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [يوسف: ١١١]، فقد كنت على ثقة بالعثور على المنهج المثاليّ للتعامل مع السفسطائيّين في بعض آياته، لا سيما في الحوارات التي وثقها القرآن بين الأنبياء والجاحدين، ولم أفاجَأ عندما وجدتُ إفحامهم أحيانًا بالأسلوب نفسه، وتحديدًا عندما يبلغ الجاحد الحدَّ الفاصل بين العقل والهوى.

ولعل الأمثلة كثيرة، لكن سأكتفي هنا بتدبّر بعض آيات سورة القصص، فبعد فراغه من سرد قصة موسى عليه السلام، يقول الوحي المعصوم: ﴿وَلَوْلاَ أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبِعَ ءَايَـنِكَ وَنَكُونَ مُصِيبَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلاَ آرُسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبِعَ ءَايَـنِكَ وَنَكُونَ مُصِيبَةُ بِمِا فَدَوبِهِم مُصِيبة بسبب ذنوبهم مِن المُقرمِنِينَ ﴾ [القصص: ٤٧]، أي لولا قولهم إذا أصابتهم مصيبة بسبب ذنوبهم لماذا لم يُرسَل إليهم رسول، ما كان الله ليبعث الرسل، وهو جواب شرط محذوف كما يقول القرطبي (٣).

<sup>(</sup>١) أبو داود: ٤٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) أبو داود: ٤٣٤١، والترمذي: ٥٨ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) صفوة التفاسير، ص ٨٧٩.

وكأنّ إرسال الرسل جاء لإقامة الحجّة على تلك العقول المتحجّرة. فمع أن إيمانها واقتناعها مستحيل، إلا أنها أصحابها سيحاججون بعدما يأتيهم الرسل، كما تتابع الآيات التالية: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوَلاّ أُوتِى مِثْلَ مَا أُوتِى مُوسَىٰ أَلْتَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ أَ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظُنهرا وَقَالُوا إِنّا بِكُلِّ كَفِرُونَ وَلَمْ يَكُونُ بِمِا أَوْقِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ أَ قَالُواْ سِحْرَانِ تَظُنهرا وَقَالُوا إِنّا بِكُلِّ كَفِرُونَ وَلَمْ يَكُونُ وَلَا الله عِمْ الله والله محمّدا عليه بأن يأتيهم بما جاء به موسى من معجزات وكتاب إلى بني إسرائيل، فجاء الرد: "أولم يكفروا بما أوتي موسى من قبل؟"، أي أو لم يكفر الذين تعلّموا هذه الحجة من اليهود بما جاءهم به موسى؟ فقد كان اليهود يلقّنون المشركين بمثل هذه الردود لمجادلة النبي عَيْلُا.

وقد ذكر المفسّرون أن المشركين أرسلوا إلى رؤوس اليهود بالمدينة يسألونهم عن محمّد، فأخبروهم أن صفاته مذكورة حقًّا في التوراة، فما كان من المشركين إلا أن قالوا: "سِحران تظاهرا"، وفي قراءة أخرى "ساحران تظاهرا"، أي أن التوراة والقرآن سحران متوافقان، أو موسى ومحمّد (عليهما الصلاة والسلام) ساحران.

وهذا يعني أن المشركين مستعدّون للأخذ عن اليهود ما يوافق هواهم، فلمّا شهِد بعض اليهود في مراسلاتهم السرّيّة بأن محمّدًا على صادق فعلًا أنكر المشركون صدق التوراة بكل بساطة!

أمام هذا التناقض، لا جدوى من مناقشة تلك العقول سوى بوضع "الكرة في ملعبها"، فتوجّه السورة خطابها للنبي على : ﴿ قُلُ فَأَتُواْ بِكِنَابٍ مِّنْ عِندِ اللهِ هُو المَّدَىٰ مِنهُما ﴾، ولن تجد ردًّا أروع من هذا الذي يختصر الوقت ويُفحم محترفي السفسطة، فبدلًا من طلب المناظرة للتحقُّق من صدق التوراة والقرآن، يكون الحل بطي هذه

الكتب، ومطالبة الطرف الآخر بأن يأتي بكتاب آخر أفضل منها، مع وعد استثنائيًّ بأنهم إنْ فعلوا ذلك فسيترك محمد ما هو عليه ويلحق بهم: ﴿ أَتَيِّعُهُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [القصص: ٤٩].

وبعدما قُلِبت الطاولة عليهم، تتابع السورة بكل ثقة: ﴿ فَإِن لَمّ يَسَيَجِيبُواْ لَكَ فَاعُلُمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهُوآ عُمّ ﴾، وهذا منتهى ما نراه اليوم من جدل عقيم، فما هو إلا اتباعٌ للهوى، وليس بحثًا عن حق ولا محاولة للفهم، ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمّنِ اتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّن اللّهُ لَا يَهْدِى اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظّليمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠]، فجزاءُ من يختار اتباع هواه أن يُغلِق باب الهداية في وجهه، وعندئذ سترى بنفسك في هذا النوع من الجدل كيف يقلب الجاحد بين يديه المسلّمات العقليّة والأدلّة اليقينيّة، ثم يرفع كتفيه ليقول ببساطة: لم أقتنع!

وما أروع اللفتة القرآنية التالية التي تكاد تلامس واقعنا مرة أخرى، إذ ينتقل الحديث إلى الذين آمنوا بالنبي على من أهل الكتاب، فتُثني السورة على ترفّعهم عن الجدل: ﴿ وَإِذَا سَكِمُ عُوا اللّغَو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا آعَمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَا بَنْغِي الْجَهِلِينَ ﴾ [القصص: ٥٥].

يقول بعض المفسرين إن تلك الآية تصفُ حال من آمن من اليهود والنصارى، ثم هاجمهم بعض المشركين لتركهم دينهم واتباع رسالة محمّد على فلم يرهق المؤمنون الجدد عقولهم وقلوبهم بالجدل الفارغ، واكتفوا بالقول: "سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين"(١).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٨٨١.

ثم لمسة المواساة على قلب رسول الرحمة: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَنْكَ وَلَكِنَ اللَّهَ يَهْدِى مَن أَحْبَنْكَ وَلَكِنَ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُو أَعَلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [القصص: ٥٦]، كي لا يحزن على مصير من يصرّ على إغلاق عقله، ونحن أيضًا لسنا مكلَّفين بحمل الناس على الهداية، ولم يُطلعنا الله سبحانه على ما تكنّ صدورهم من قبول أو رفض.

وختامًا: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ ءَايَتِ اللّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ ۗ وَادْعُ إِلَى رَبِكَ ۗ وَلَا يَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [القصص: ٨٧]، فلا ينبغي أن يعطّل الداعية والمُصلح مشروعه بالجدل العقيم، فهذه هي غاية خصومه، وليكتفِ برمي الكرة في ملعبهم، ثم يلتفت إلى شأنه كي ينجو بنفسه.



### الروم.. يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا

لعل من أكثر المغالطات التي تطرق سمعك -عزيزي القارئ- اليوم أن الأخلاق هي مبدأ الدين ومنتهاه، فلا تزال ترى هذه الفكرة المستوردة تُكرَّر هنا وهناك حتى يذبل في نفسك شأن العقيدة والعبادة، ويعلو عندك مقام السلوك الحسن حتى يناهز مرتبة الخلاص، فلا تنتبه إلا وأنت تتساءل: كيف أصبح الإنسان هو محور الوجود؟ ومتى كانت معاملتي للناس أهم وأولى من علاقتى بالله؟!

قد يكفيك للرد على هذه المغالطة قليلٌ من النظر في حال من يرددها، فلن تجدها بين شباب يتعلّقون بالمساجد وينشغلون بالقرآن، بل غالبًا في أوساط تحفل بأفلام هوليود والروايات والكتب المترجمة، وربما ممّن لا يفتحون المصاحف إلا في شهر رمضان، فلا عجب في أن يتساءل أحدهم: لماذا يدخل النار أشخاص طيّبون لمجرّد أنهم لم يؤمنوا بالله؟

والراجح لدى كثير من العلماء أن من لم تبلغهم رسالة الإسلام بالصورة الصحيحة، وبما يدفعهم على الأقل للبحث عن صحّته، فهُم كأهل الفترة ممن لم تبلغهم رسالة أي نبي، أما من بلغته الرسالة وعرف حقيقة الإسلام فقد قامت عليه الحجة، وهو مُكلَّف بالإيمان والتوحيد، ثم التقيُّد بما شُرع من شعائر وما نُهي عنه من محرّمات، أما حسن الخلق وطيبة القلب وتجنّب إيذاء الناس فهي من جملة أحكام شريعة الإسلام، لكنها ليست محور الدين ولا غاية الوجود.

ومعلومٌ أن هذا الخلل في ترتيب الأولويات لم يصبح ظاهرة إلا في ظلّ الثقافة الليبراليّة الغالبة، أما من اعتاد على تدبُّر نصوص الوحي فلن يجد الإجابة المقنعة فحسب، بل سيشيّد حول عقله حصنًا منيعًا يصدّ عنه تأثير المغالطات، حتى لو لم يكُن ملتزمًا بطلب العلم.

## أولويات الحياة

تذكّرتُ هذه الخواطر أثناء تدبّري يومًا لسورة الروم، إذ افتتحت السورة الكريمة بوعدٍ إعجازيًّ غيبيٍّ بنصر الروم البيزنطيين على الفرس في بضع سنين، وهو ما تحقّق فعلًا في عام ٢٢٩م مع أن البيزنطيين كانوا على وشك الانهيار أمام جحافل الفرس، ثم تقول السورة: ﴿وَعُدَ اللّهِ لَا يُخْلِفُ اللّهُ وَعُدَهُ, وَلَكِكنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْخَيَوةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِهُ اللهِ وَالروم: ٣-٧].

أسهب المفسرون في شرح الآية الأخيرة، فما أكثر الناس الذين ينشغلون بالدنيا عن الآخرة في كل العصور، ويروى عن ابن عباس قوله: يعلمون أمر معايشهم، متى يزرعون، ومتى يحصدون، ومتى يغرسون، وكيف يبنون، وهم عميٌّ (جمع أعمى) عن أمر الآخرة.

وإذا تأمّلنا حالنا اليوم، نجد الكثير من المسلمين -فضلًا عن غيرهم مستعدّين لتحمّل مشاق الدنيا، ويُربُّون أطفالهم على ضرورة بذل الجهد وسهر الليالي لتحصيل أعلى الشهادات وأفضل الوظائف، وكأن النجاح الدراسيّ والمهني هو غاية الوجود، أما الفلاح في الآخرة فيظلُّ على هامش الحياة، بل ربَّما ينشأ الأطفال على فكرة تحويل العبادة نفسها إلى وسيلة لتحسين ظروف الحياة، فيتشكّل

عقله على الاعتقاد بأنه يسعى إلى رضا الله كي يوفّقه في تحقيق أحلامه الدنيويّة، وليس للنجاح في الامتحان الذي خُلِق له.

والأسوأ من ذلك أن تجد الآخرة قد حُذِفت من الأولويات كلها، فيستميت بعض شباب المسلمين ليصبحوا نجومًا في الطرب والرقص، أو على الأقل لينالوا لقب "مؤثر" على مواقع التواصل، وقد يضحّي أحدهم بآخرته وهو يلهث وراء زيادة عدد متابعيه، بل قد يضحّي بحياته الدنيوية نفسها في سبيل التقاط صورة يبهر بها متابعيه على سطح برج شاهق، فيسقط ليلقى حتفه كما حدث في حالات عدة، وربما لو عُرضت عليه الشهادة في سبيل الله بنسبة مخاطرة مماثلة كان سيتردّد ويُحجِم.

والواقع أن معظم الناس يتململون من تكاليف الشريعة، ثم لا يجدون غضاضة في خوض تحدِّيات الحياة من أجل تحسين ظروف عيشهم، والراضون منهم برزقهم بعد ذلك قلّة، والمستعدِّون لبذل مثل هذا الجهد في سبيل الآخرة أقل.

هنا تأتي الآية التالية لتصرف أبصارنا نحو ما هو أهم : ﴿ أُولَمُ يَنَفَكَّرُواْ فِي آنَفُسِمِمُ مَّا خَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى \* وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكَفِرُونَ ﴾ [الروم: ٨]، فالله لم يخلق الكون عبثًا، بل لغاية واضحة ولأجل مسمى، والغاية ليست تحسين ظروف هذه الحياة المؤقّة. وإذا كنّا بفضل الله نعلم هذه البدهيّات، فإن كثيرًا من الناس بلقاء ربهم كافرون!

وتتابع السورة: ﴿ أُوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُواْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكَثَرُ مِمَّا عَمَرُوهَا وَبَعَآءَتُهُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ ۖ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَاكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [الروم: ٩]، فهذه دعوة للسير في الأرض والتأمَّل في آثار الأمم الغابرة التي عمرت الأرض أكثر مما عَمَرتها قريش، فالغاية ليست إعمار الأرض بالقصور وناطحات السحاب، وإنْ كان تشييد المباني وتخطيط المدن ضروريًّا، ولكن ليس على حساب ما هو أولى.

ومن العجيب أن نرى اليوم انشغال الكثير من "الدعاة الجدد" ومشاهير التحفيز بالمظاهر المادِّيّة لدى الحضارات الأخرى، من اليابان شرقًا إلى أمريكا غربًا، وأن يقارنوا بين تخلُّف المسلمين وتقدُّم غيرهم، من دون أن يقفوا للتأمّل في غاية الوجود عند أي طرف!

ألم يلفت نظرك أيضًا -عزيزي القارئ- انصراف كثير من المسلمين إلى الانبهار بعجائب الأهرام والمعابد القديمة، ثم لا تكاد تسمع منهم كلمة اتعاظ واحدة أمام مصير تلك الشعوب البائدة؟ مع أن القرآن يأمرنا بالسياحة للتدبّر في مصير أولئك الجبابرة، وليس الاستمتاع بالتجوّل بين خرائبهم.

## يومئذ يتفرّقون

لم تكد هذه الأفكار تدور في رأسي حتى وقعت عيني على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ بِذِ وَيَوْمَ السَّاعَةُ يَرْمُونَ ﴾ [الروم: ١٢]، ثـم قوله: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ بِذِ لاَ يَنْفَرَقُونَ ﴾ [الروم: ١٣]، وكأن الآيات تذكّرني بأن كل ما يتداوله "المجرمون" لا ينبغي الالتفات إليه، فعندما تحين ساعة الحساب ويُكشف عن البصر الغطاء، يُبلِسون ويتفرّقون، أي يصمتون وتنقطع حجّتهم، ثم يُفرَزون ويُفرَّق بينهم وبين الناجين.

ثم عدّدت السورة من آيات الله ما يصرف الذهن إلى واجب العبوديّة، بدءًا من خلقنا من تراب، ومرورًا بنِعم الزواج والسكينة واختلاف الأقوام واللغات، ونعمة

النوم في الليل والظهيرة، وبعض الآيات الكونيّة في البرق والمطر وبدء الخلق وإعادته، وكأنّ السياق ينبّه القارئ إلى ضعفه وحاجته لخالق ومدبّر يدير شؤون هذا الكون بأدقّ تفاصيله، ليأخذه بعد ذلك إلى هذا المثال: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّ ثَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ مَ فَا لَكُونَ بأَدُمُ مَّ فَا لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِن شُرَكَاء في ما رَزَقُنكُم فَانتُم فيهِ سَوَآة في ما رَزَقُنكُم فَانتُم فيهِ سَوَآة في الله عَلَيْ فَي مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِن شُرَكَاء في ما رَزَقُنكُم فَانتُم فيهِ سَوَآة أَلُوم: ﴿ وَلَا لَهُ فَي مَا لَا لَهُ فَي ماله بالتساوي؟ فإن عَلَيْ فَو فَلُهُ مَا لَكُونَ علامه (الرقيق) شريكًا له في ماله بالتساوي؟ فإن كان القرشي الوثنيّ لا يقبل مساواته بإنسان مثله، فكيف به يقبل مساواة خالقه ومدبّر مئونه وشؤون الكون بأوثانٍ من الحجارة؟

والسؤال نفسه يتجدد: كيف يغفل الإنسان اليوم عن حاجته لهذا الخالق المهيمن القيّوم فيساويه بأوثان الماديّة؟ ثم يجنح إلى أقصى درجات الحماقة وينفي وجود خالقه جلّ وعلا، مدّعيًا اكتفاءه بنفسه، فضلًا عن اكتفاء هذا الكون الذي يعجّ بما لا يحصى من الكائنات بنفسه أيضًا؟

الجواب في الآية التالية مباشرة: ﴿ بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظُلَمُوا الْهُواءَهُم بِعَيْرِ عِلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ الله اللهواء فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ الله اللهواء اللهواء المتدثّر بالعلم التجريبيّ ليس سوى فرضيّات فلسفيّة، حتى لو كان من يتبجّح بالإلحاد من حَمَلَة جوائز نوبل. فالعلم شيءٌ، وتأويل المُشاهَدات الحسِّيّة والرياضيّة بفرضيّات تُوافِق الهوى شيءٌ آخر. وما أصعب إقناع من يزعم أنّ إلحاده هو عين العلم، فمَن يُهدِي من أضلّ الله؟!

وقبل أن أسترسل في التفكير، عاجلتْني الآية التالية لضبط البوصلة: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ

البير أَلْقَيِّمُ وَلَكِكِ أَكَ أَكَ أَلَكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٢٩]، فهذا هو المطلوب، أن أستقيم على الفطرة التي يشاركني فيها كلّ الناس، مع أنّ أكثر هؤلاء الناس "لا يعلمون". ولا يضرّني عدم علمهم واقتناعهم وانقيادهم للفطرة والعقل، بل تكفيني مقولة علي بن أبي طالب رضي الله عنه: "اعرف الرجال بالحق، ولا تعرف الحق بالرجال."

يستمرّ دفق هذا الحوار اللذيذ مع آيات الله، فتصف إحدى تلك الآيات الله الكاشفة الضالين بأنهم: ﴿فَرَخُونَ ﴾ الكاشفة الضالين بأنهم: ﴿فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [الروم: ٣٢]، وكأنها تمنحني المزيد من الطمأنينة، فأتباع الفرق والأديان والتيارات المتضاربة فرّقوا الدين بأنفسهم، ثم بات كل حزب منهم فرحًا بما ابتدع. والمعيار بسيط، إذ يكفي أن يُصاب أحدهم بابتلاء حتى يخضع، فتقول الآية التالية: ﴿وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوا رَبَّهُم مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مِرَيِّهِم مُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٣٣].

إذن فالحق الموافق للفطرة لا يحتاج غالبًا إلى نقاش منطقيً وحجاج فلسفيً، بل إلى مصيبة تضرب قلب المتمرّد لتُلزِمه بالخنوع. لذا ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ١٤]، فالغاية ممّا نعانيه هي أن نرجع، أن نتبصّر ونتوب ونقلع عن التمرّد.

لكن الجحود يصبح عادة لدى من خُتم على قلبه، ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا شُمْعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا شُمْعُ ٱلصَّمِعُ ٱلسَّمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا شُمْعُ ٱلصَّمِعُ ٱلسَّمِعُ ٱلسَّمِعُ السَّمِعُ ٱلسَّمِعُ ٱلسَّمِعُ السَّمِعُ السَّمَاءَ إلى إذا وَلَوْا مُدْبِينَ ﴾ [الروم: ٥٥]، الحساب: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةِ ﴾ [الروم: ٥٥]،

وكأن كل هذه الحياة المديدة التي كانت محور اهتمامهم قد مرّت في خواطرهم بعد البعث كساعة من نهار، فيأتيهم الجواب ممن أفنوا أعمارهم في الطاعة بدلًا من العَبَث والجَدَل: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَٱلْإِيمَنَ لَقَد لِبَثْتُم في كِنَبِ ٱللهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَاكُمُ كُنتُم لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٥٦].

فتخيّل عزيزي القارئ صدمة من كان جلّ اهتمامه في الحياة جمع المال واكتساب الألقاب، ودع عنك الآن الطواغيت الذين قتلوا العباد وأفسدوا البلاد، فكيف به وهو يخرج من قبره وينفض التراب عن رأسه، ويهرول مذعورًا، حافيًا عاريًا، وهو يصرخ بالأيمان المغلّظة: "ما لبثتُ غير ساعة"؟ ويتوسّل طالبًا العودة وإعادة الاختبار؟ وكيف به وهو يرى من كان يحتقرهم ويسخر منهم يجيبون: "هذا يوم البعث ولكنك كنت لا تعلم"، فالفرصة انتهت، وطريق العودة انقطع.

لا بد أنه سيواصل الجدل، وسيقسم المزيد من الأيمان ويقطع العهود، ولكن هيهات، ﴿فَيَوْمَ إِنِ لاَ يَنفَعُ اللَّذِيكَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴾ [الروم: ٥٧]. فالأدلّة كانت كافية لمن يريد أن يعقل ويتدبّر: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَاذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلٍ ۚ وَلَيْنِ جِئْتَهُم بِاللَّهُ عَلَى قُلُولًا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٥٨، ٥٩].

وتأمّل معي هذه الآية الخاتمة: ﴿ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ اللَّهِ عَقُ اللَّهِ عَلَى قلبك، فكل اللَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الروم: ٦٠]، واستشعر بَرْدَ الطمأنينة وهو يهبط على قلبك، فكل ما سبق من جحودهم لن يضرّك، ولا ينبغي أن تحملك شبهاتهم على الخفّة والطيش والانحراف.

وإن وقعتْ عينك مجددًا على التفاوت المادَّيِّ الهائل بين المؤمنين وأهل الدنيا، فذكّر نفسك مجدَّدًا بأنهم: "يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا"، وأن كل ما بلغوه ليس سوى "الظاهر" من مرحلة عابرة. ولا تسمح لليأس بأن يتسلّل إلى قلبك، فتغيير موازين قوى الأمم ليس في متناول يدي ولا يدك، ولسنا مسؤولين في الآخرة إلا عن اجتهادنا بقدر المستطاع.



# فُصِّلت.. عندما عاد عتبت بن ربيعت إلى قريش بغير الوجه الذي ذهب بها



سجَّلتْ لنا كتب السيرة قصصًا عجيبة لبعض النقاشات التي دارت بين كبار المشركين والنبي عَلَيْهُ في صدر البعثة، ولعل أكثرها لفتًا للنظر وحثًا للتأمّل هي قصّة عتبة بن ربيعة، وسأسردها لك -عزيزي القارئ- كما جاءت في سيرة ابن هشام، ثم أدعوك لمشاركتي في التدبّر.

روى ابن إسحاق عن محمد بن كعب القرظي قال: حُدِّثْت أن عتبة بن ربيعة - وكان سيِّدًا- قال يومًا وهو جالس في نادي قريش، ورسول الله على جالس في المسجد وحده: يا معشر قريش ألا أقوم إلى محمد فأكلمه؟

فقالوا: بلى يا أبا الوليد، قم إليه فكلّمه، فقام إليه عتبة حتى جلس إلى رسول الله على فقال: يا ابن أخي؛ إنك منّا حيث قد علمتَ من السّطَة (۱) في العشيرة والمكان في النسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم، فرَّقت به جماعتهم، وسفّهت به أحلامهم، وعبت به آلهتهم ودينهم، وكفّرت به من مضى من آبائهم، فاسمع مني أعرض عليك أمورًا تنظر فيها لعلّك تقبل منها بعضها.

قال: فقال له رسول الله ﷺ: قل يا أبا الوليد أسمع.

قال: يا ابن أخي إن كنتَ إنما تريد بما جئتَ به من هذا الأمر مالًا، جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالًا، وإن كنت تريد به شرفًا سوّدناك علينا، حتى لا

<sup>(</sup>١) السطة: الشرف والمكانة.

نقطع أمرًا دونك، وإن كنت تريد به مُلكًا ملّكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رِئيًا تراه لا تستطيع ردّه عن نفسك، طلبنا لك الطبّ وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه، فإنه ربما غلب التابع على الرجل حتى يداوى منه أو كما قال له. حتى إذا فرغ عتبة، ورسول الله على الرجل أقد فرغت يا أبا الوليد؟ قال: نعم، قال: فاسمع منه، قال: أقد فرغت يا أبا الوليد؟ قال: نعم، قال.

قال: بِسْمِ اللّهِ الرّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴿حَمَ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيمِ كَنْبُ فُصِّلَتُ ءَايَنتُهُ, قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ بَشِيرًا وَنَذيرًا فَأَعْرَضَ أَكَثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ وَقَالُواْ وَلَا يَنْ فَيُ اللّهُ عَلَيْكِ فَعَمَلَ إِنّا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابُ فَأَعْمَلَ إِنّا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابُ فَأَعْمَلَ إِنّا عَلَيه عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكِ فَي اللّهُ عَلَيْكَ فَي اللّه عَلَيْهِ فَيها يقرأُها عليه، فلمّا سمعها منه عنه أنصت لها، وألقى يديه خلف ظهره معتمِدًا عليهما يسمع منه، ثم انتهى رسول الله عليه الله عليهما يسمع منه، ثم انتهى رسول الله عليهما يسمع منه، ثم انتهى رسول الله عليها إلى السجدة منها؛ فسجد، ثم قال: قد سمعتَ يا أبا الوليد ما سمعت، فأنت وذاك.

فقام عتبة إلى أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف بالله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به. فلمّا جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: ورائي أني قد سمعت قولًا والله ما سمعتُ مثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي، وخلّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فاعتزلوه، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعتُ منه نبأ عظيم، فإن تُصِبْه العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فمُلكه ملككم، وعزّه عزّكم وكنتم أسعد الناس به.

قالوا: سحرَك والله يا أبا الوليد بلسانه. قال: هذا رأيي فيه فاصنعوا ما بدا لكم.

وفي رواية أخرى للقصة نفسها، ذكرها ابن كثير في "البداية والنهاية"، أضاف عتبة إلى عرضه خيار الرغبة في النساء، فقال: وإن كان إنما بك الباه فاختر أي نساء قريش شئت فلنزوّجننك عشرًا.

وروى البيهقي هذه القصة أيضًا وزاد عليها أن عتبة عندما عاد إلى قومه قال لهم إنّ النبي عَلَيْ قرأ عليه من بداية سورة فصلت حتى بلغ: ﴿ فَإِنَ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنَذَرَبُكُو لَهُم إِنّ النبي عَلَيْ قرأ عليه من بداية سورة فصلت حتى بلغ: ﴿ فَإِن أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنذَرَبُكُو صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةً عَادٍ وَثُمُودَ ﴾ [فصلت: ١٣]، ثم قال عتبة: فأمسكتُ بفيه وناشدته الرحم أن يكفّ، وقد علمتم أن محمّدًا إذا قال شيئًا لم يكذب، فخفت أن ينزل عليكم العذاب.

## سحَرَك يا أبا الوليد

هنا تنتهي القصة، ويبدأ التفكر في روعتها، إذ قدّم لنا النبي عليه الله عظيمًا في الاستماع حتى النهاية: "أقد فرغت يا أبا الوليد؟"، ثم درسًا أبلغ في الاكتفاء بالردّ من الوحي المنزل من رب العباد، بدون إضافة كلمة واحدة.

لاحظ أيضًا –عزيزي القارئ – أن عتبة كان يُخفي في طيّات خطابه المهذّب اتهامات ثقيلة، إذ لم يضع في كل الاحتمالات التي سردها احتمالاً واحدًا لصدق النبي على المافترض من البداية أنه طالِب مالٍ أو سيادة أو ملك أو نساء، وفي أحسن الأحوال مصابٌ بمس من الجن. ومع ذلك، لم يغضب النبي على ولم ينتصِر لنفسه، ولم يبدأ بتفنيد تلك التُهم مبرزًا الشواهد على زهده في الدنيا، ولم يتباك أو يشتكي من خذلان قومه له، بل اكتفى فقط بتلاوة ثمانٍ وثلاثين آية متوسطة الطول، وهي لا تتجاوز ثلاث صفحات ونصف الصفحة من المصحف المتداول اليوم. أما في الرواية التالية فكل ما قرأه هو صفحة واحدة فقط.

والسؤال الذي لا بد أنك قد بدأت تشاركني به: أيُّ "سحرٍ" هذا الذي أحدَثتْه تلاوة آيات من القرآن الكريم على أحد سادة قريش، حتى صنَعَت في أعماقه هذه النقلة الهائلة، من مفاوضٍ يستبعدُ عن عدوّه احتمال الصدق، إلى متعاطفٍ يدافع عنه؟ وكيف زلزلت هذه الآيات قلب رجل سياسيِّ محنّك في دقائق، حتى عاد إلى قومه "بغير الوجه الذي ذهب به"؟!

لن نبلغ الجواب حتى نقرأ تلك الآيات معًا بعين عتبة، ونحاول تقمّص شخصيّته، وكأننا نسمعها للمرة الأولى. لذا سأسرد لك -عزيزي القارئ- تلك الآيات تباعًا، ولنتخيّل بعد كل منها ما الذي كان يدور في خلد عتبة:

﴿ بِسَمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾، يبدو استهلالًا عجيبًا بدون مقدمات، فالعرب كانت تعبد الله وتُشرك معه الأصنام، لكن الثناء عليه بصفات الرحمة لم يكن مألوفًا من قبل (١).

﴿ حَمَّ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحِيمِ ﴾، حرفان بلا معنى ظاهر، ومؤشَّرٌ آخر على أن محمَّدًا يأتي بكلام غير مألوف، ثم يقر إقرارًا مباشرًا بأنَّه تنزيل لا شأن له به، ومن الرحمن نفسه أيضًا.

﴿ كِنَابُ فُصِّلَتُ ءَايَنَهُ، قُرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾، هو كتابٌ إذن، ليس بشعرٍ ولا يشبه في نظمه كلامَ العرب، ومع ذلك هو قرآن -أي يُقرأ- بلسان العرب، ويختصّ بمن يعلم ويفهم!

<sup>(</sup>١) عندما صالح النبي على المشركين في صلح الحديبية، قال لعليّ اكتب بسم الله الرحمن الرحيم، فقال سهيل بن عمرو (سفير قريش): أما باسم الله فما ندري ما بسم الله الرحمن الرحيم، ولكن اكتب ما نعرف: باسمك اللهم. [رواه مسلم]

﴿ بَشِيرًا وَبَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسَمَعُونَ ﴾، ابتدأ بالبشرى قبل النذير، وأنكر على قريش إعراضهم، ثم أحرج عتبة بدفعه إلى الإصغاء كي لا يكون في فئة "الذين لا يسمعون".

﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِى أَكِنَةٍ مِّمَّا تَدَعُونَا إِلَيْهِ وَفِى ءَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنا وَبَيْنِك مِحْابُ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَمِلُونَ ﴾، إحراج آخر لعتبة وهو يستحضر صورة أصحابه في إصرارهم على عدم السماع، فالقلوب مغلّفة، والآذان صماء، وبينهم وبينه حجاب شامل يمنع التواصل بالجملة. ولا مخرج من هذه الصورة القبيحة سوى بالإصغاء لمحمّد عَلَيْهِ.

﴿ قُلُ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مِتْلُكُمْ يُوحَى إِلَى آنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ فَاسْتَقِيمُواْ إِلَيْهِ وَوَيْلُ إِلَهُ مُوحِدُ فَاسْتَقِيمُواْ إِلَيْهِ وَاصْعٌ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ٱلذِّينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُم بِاللَّخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾، تواضع عجيب ينسف كل أوهام عتبة، فالتفاوض ليس مع طالب مال ولا سلطة، بل مع رجل يصر على أنه بشر مثلهم، وأنه مبلّغ فقط بما يوحى إليه، أما رسالته فهي توحيد الله والاستقامة في طاعته واستغفاره عما سلف، مع تهديد صريح لمن يُعرض.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَهُمْ أَجَرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾، موازنة سريعة لكامل الصورة، وبيانُ أجر من يقبل العرض.

﴿ قُلُ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَيَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا أَ ذَلِكَ رَبُ الْعَالَمِينَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوْقِهَا وَبِنرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُونَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآءً لِلسَّآبِلِينَ أَلْعَالَمِينَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوْقِهَا وَبِنرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُونَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَآءً لِلسَّآبِلِينَ أَمْ السَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ أَثِيبَا طَوْعًا أَوْ كُرُهًا قَالَتَا أَنيْنَا طَآبِعِينَ فَقَضَدُهُنَ سَبْعَ سَمَواتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْجَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرِهَا أَوْرَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنِيا بِمَصَدِيتَ وَحِفْظًا أَذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾، آيات عجيبة ومدهشة للغاية، وهي تقرع سمع وَحِفْظًا أَذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾، آيات عجيبة ومدهشة للغاية، وهي تقرع سمع

رجل حكيم مثقف، فأساطير العرب في الجاهلية لم تكن تهتم كثيرا بنشأة الوجود، وهاهو عتبة يسمع للمرة الأولى عن خلق الأرض في يومين، ثم تشكيلها وتهيئتها للحياة في أربعة أيام، ثم تخليق السماوات السبع من دخان، وبث الكواكب والنجوم والشهب فيها.

﴿ فَإِن أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنذَرْتُكُو صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ ﴾، هنا كانت الرهبة قد أخذت بقلب عتبة كل مأخذ، ولم يتدارك نفسه إلا وهو يمسك بفم النبي -كما في الرواية الثانية - ليناشده أن يوقف التلاوة، وكأنه يقر بصحة نبوّته مع الإصرار على عدم اتباعه. والظاهر أن العرب كانوا يعرفون مصير أسلافهم ممّن هلكوا في جزيرة العرب، ويعرفون أيضًا سبب إبادتهم: ﴿ إِذْ جَاءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيَدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلا تَعَبُدُواْ إِلَا اللهُ قَالُواْ لَوْ شَاءَ رَبُنا لَأَذَلَ مَلَيْكَةً فَإِنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكُورُونَ ﴾.

وإذا تابعنا الآن سرد الآيات كما في الرواية الأولى، وصولًا إلى آية السجدة، فسنجد تفصيلًا رهيبًا لهلاك عاد وثمود: ﴿ فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكَبُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوْلَمْ يَرُواْ أَنَ ٱللّهَ ٱلّذِى خَلَقَهُمْ هُو أَشَدُ مِنَهُمْ قُوَةً وَكَانُواْ بِعَايَتِنَا يَخَحَدُونَ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزِي فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيَ يَخَحَدُونَ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزِي فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيَا يَخَحَدُونَ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزِي فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِي اللّهُ وَلَمْ لَا يُنْصَرُونَ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ وَلَعَدَابُ ٱلْأَخِرَةِ ٱخْزَىٰ وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمُدَىٰ فَأَعْدَابُ ٱلْمُونِ بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ وَلا شيء أَبلَغ مِن هذا الوصف بكل فَا يَتَضَمَّنه مِن تهديد مباشر.

﴿ وَنَجَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ﴾، وبعد كل تهديد ووعيد ونذير، تأتي البشرى لإعادة التوازن.

﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ حَتَّى إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبُصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، هنا يبدأ مشهد غير مألوف في عقل عتبة، فالعرب كانت تنكر البعث جملة واحدة، بل كان البعث أشد نكارة في عقولهم البسيطة من توحيد الله وتنزيهه عن الشرك، وهاهو مشهد البعث يتجسد أمام خيال عتبة كاشفًا عن حوار عجيب، طرفُه الثاني هو أعضاء الجسد نفسه بعدما أعيد خلْقه.

﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا أَقَالُواْ أَنطَقَنَا اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَهُو وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ، صدمات متتاليات تنهال على رأس عتبة ، فبعد إنذاره بصاعقة مُهلكة تقضي على الحياة في هذه الدنيا ، يحاول عقله الآن استجماع قوّته للاقتناع بوعيد البعث بعد الهلاك ، ثم يتصوّر هولَ الموقف بعد البعث ، واكتشافَ تَحَوُّلِ الجسد نفسه إلى خصم ينطق بالشهادة التي تُدين صاحبه .

﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُو وَلاَ أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلكِ جُلُودُكُمْ وَلكِ خَلنَتُم قَلَ خَلَيْكُمْ اللَّهَ لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَا تَعْمَلُونَ وَذَلِكُمْ ظَنْكُو الَّذِى ظَننتُم بِرَتِكُو أَرْدَىكُو فَأَصْبَحْتُم مِّنَ اللَّهَ لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَا تَعْمَلُونَ وَذَلِكُمْ ظَنْكُو الَّذِى ظَننتُم بِرَتِكُمْ أَرْدَىكُمْ فَأَصْبَحْتُم مِّنَ اللَّهُ عَلَى فَا هُم مِّنَ المُعْتَبِينَ ﴾، وماذا الخَسِرِينَ فَإِن يَصَّبِرُوا فَالنَّارُ هو النتيجة. بعد اكتشاف تحوّل الجسد نفسه إلى خصم في المحكمة ؟ الوعيد بالنار هو النتيجة.

﴿ وَقَيَّضَا لَمُكُمْ قُرْنَا عَ فَرَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيمِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْفَوْلُ فِي الْمُعْمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّن الْبُونِ وَالْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ﴾، هنا يكتشف عتبة معلومة جديدة أيضًا، فالعرب كانوا يؤمنون بالجن ويمارسون السِّحر بكثرة، بل كانوا يُضفون على الشياطين بعض صفات الألوهيّة، وهاهو القرآن يكشف لعتبة الآن أن من هؤلاء الشياطين قرناء يرافقون البشر للوسوسة وتزيين الباطل، وأن العقوبة ستطال الجميع عندما يحين الحساب.

﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمْعُواْ لِمَكْنَا اللَّوْءَانِ وَالْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَغَلِبُونَ ﴾، عودة أخرى لوصف موقف المشركين من هذا البيان، ففي الآية الخامسة بدأ العتاب والتقريع: "وقالوا قلوبُنا في أكنَّة"، ثم طافت الآيات بعتبة في هلاك عاد وثمود، وفي ما سيلقاه المعرضون من أهوال بعد البعث، وعادت لتضعه أمام سلوك أصحابه الذي لا يليق إلا بالسفهاء، إذ لم يقتصر الأمر على إعراضهم كما في الآية السابقة، بل تجاوز فجورُهم إلى صدِّ الآخرين عن الاستماع للقرآن، وحتى رفع أصواتهم بالصياح والصفير والمشاغبة لمنع النبي عن تلاوة القرآن كلما أراد أن يبلغهم إياه. فياله من موقف، وهاهو عتبة يسمع هذا الوصف المشين في جلسة مفاوضات هادئة، فلا يملك أن يشاغب، ولا يجد بدًّا من الإنصات والصمت.

﴿ فَلَنَذِيفَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسُواً الَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ذَلِكَ جَزَآءُ أَعَدًا وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسُواً الَّذِينَ كَانُواْ يَعْمَلُونَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ رَبَّنَا أَرِنَا أَعَدًا إِلَيْنَا يَجُعَدُونَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ رَبَّنَا أَرِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّ

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَكَنَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكِ أَوْ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ تَحَافُواْ وَلَا تَحْرَبُواْ وَالْبَشِرُواْ بِالْجَنَّةِ اللَّيْ كُنتُمْ تُوعَدُونَ فَعُنُونِ فَعْنُولِ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُلِلْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللللْمُلِمُ اللللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلِمُ الللللِمُ الللللْمُلِم

إِنَثًا ﴾ [الزخرف: ١٩]، فلن يجد عتبة مشقّة في تصوّر تنزُّل الملائكة على المؤمنين في الجنّة.

﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾، هنا ينتهي البلاغ، فبعد كل ما سمعه عتبة من وعيد وبشرى، سينصت الآن إلى المنهج الذي يلتزم به النبي عَلَيْ في دعوته، وكأنّي به يستحضرُ عروضه الساذجة التي وضعها على طاولة المفاوضات، من مال وسلطة ونساء، وهو يستمع الآن في ختام الردّ المفصّل إلى ثناء الله تعالى على رسوله، وعلى كل من يدعو إلى الله ويعمل صالحًا ويعلن أنه مسلم.

﴿ وَلا شَتَوِى الْحَسَنَةُ وَلا السّيّئةُ أَدْفَعَ بِالَّتِى هِى آحُسَنُ فَإِذَا اللّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَانَّهُ وَلِيُ حَمِيمٌ ﴾، ما أظن عتبة إلا علته القشعريرة هنا، وقد أسقط في يده، فمن يملك الردّ على هذا البيان المعجز في الحسْن والبلاغة؟ وما تراه يقول لمن ذهب إليه بنفسه ليفاوضه على ترك دعوته فإذا به يردّد على مسامعه: "ولا تستوي الحسنة ولا السيّئة"؟ بل كيف سيمسح عرق جبينه وهو يصغي إلى مقولة خصمه الرافض لكل التنازلات: "ادفع بالتي هي أحسن"؟ ثم كيف سيخاطبه بعد الآن إن كان هذا الخصم يمد له جسور المودّة قائلًا: "فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولى حميم"؟

﴿ وَمَا يُلَقَّ نَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّ نَهَاۤ إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴾، وكأن النبيّ ﷺ يَالِيُّ يَالِيُّ عَظِيمٍ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكُ النبيّ عَلَيْكِ النبيّ عَلَيْكُ النبيّ عَلْمُ النبيّ عَلَيْكُ النبيّ عَلْمُ النبْعُلُمُ النبيّ عَلْمُ النبيّ عَلْمُ النبيّ عَلْمُ

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنْغُ فَاسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ﴿ إِنَّهُ, هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾، فحتى الصابر وذو الحظ العظيم قد يوسوس له الشيطان عندما يلقى إساءة من عدوّه، فيأتي التذكير هنا من الله السميع العليم بضرورة الاستعاذة به.

﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ النَّهَ الْ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ۚ لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسَجُدُواْ لِللَّهِ اللّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُم إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾، بعدما استمع عتبة إلى قصة خلق السماوات والأرض، وبلغت سمعة كلمات الخالق مباشرة على لسان رسوله، يستمع الآن إلى هذه الانعطافة للتذكير بآيات الخالق في تَعَاقُبِ الليل والنهار، ثم يطرق أذنيه هذا الأمر الإلهي الصارم بمنع السجود للشمس والقمر وتوحيد العبادة للله. ومع أن قريشًا لم تشتهر بعبادة الأجرام السماوية، إلا أنها كانت - كبقية العرب تعتقد أن الشمس والقمر لا يُكسَفان إلا لموتِ عظيم، وعبادة الشمس كانت شائعة في اليمن أيام سبأ، ثم ظلّت آثارها في بعض قبائل العرب، مثل بني تميم وضبة وتَيْم وعُكُل وأُذّ، حتى شُمي بعضهم "عبدَ شمس"، بل كان هذا هو اسم جدّ عتبة نفسه، كما كان بعض كنانة يعبدون القمر.

﴿ فَإِنِ ٱسۡتَكُبُرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ, بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ ﴾، وهذا تمام التكليف، فقد تمّ البيان، وبُلّغت الرسالة، وأُقيمت الحجّة، وأدّى الرسول على الاستكبار فإن عددًا لا يحصيه إلا الله من الملائكة العظام لا يفتُرون عن العبادة تسبيحًا وسجودًا وتنفيذًا لأوامره.

ثم أهوى النبي على الأرض ساجدًا، منقادًا بكامل عبوديّته للأمر الإلهي: "واسجدوا لله الذي خلقهن"، وعتبة لا ينبس ببنْت شفة.

اعتدل النبي عَيَّالَةً جالسًا، ولم يزد على ما ردّده من كلمات الله جل وعلا إلا قوله: "قد سمعتَ يا أبا الوليد ما سمعت، فأنت وذاك".

#### انهيار المفاوضات

تخيّل معي عزيزي القارئ المشهد الختامي، عتبة الذي جاء مفوَّضا من سادة قريش، والذي طرح على النبي عروض المال والجاه بكل ثقة، يقوم الآن من مجلسه صاغرًا وعاجزًا عن النطق، يجرّ قدميه محمّلًا بالخزي، والأفكار تصطرع في عقله، أيُعلن إسلامه بين يدي هذا الرجل المؤيَّد بالمعجزات، فيسْخَر منه قومه ويخسر كل شيء؟ أم يعود إليهم -وهم يتحرّقون في مجلسهم شوقًا إلى عودته - ليخبرهم أنه فشل في المهمّة؟

قد ذكرتُ لك عزيزي القارئ تتمة القصة، لكن قراءتك للخاتمة الآن ستملأ قلبك بنشوة أخرى، فتأمل معي:

قال بعضهم لبعض: نحلف بالله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به. فلما جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: ورائي أني قد سمعت قولًا والله ما سمعتُ مثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي، وخلّوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فاعتزلوه، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعتُ منه نبأ عظيم، فإن تُصِبْه العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فمُلكُه ملكُكم، وعزّه عزّكم، وكنتم أسعد الناس به.

قالوا: سَحَرَك والله يا أبا الوليد بلسانه. قال: هذا رأيي فيه فاصنعوا ما بدا لكم.

أستحلفك بالله، إن لم تكن عينك قد دمعت، أو انتابتك قشعريرة على الأقل، أن تعيد قراءة السطور السابقة مرة أخرى.

وتذكّر كلما رفعتَ رأسك من سجدة التلاوة في سورة "فصّلت"، أن تحمد الله على أن هدانا إلى الإسلام من غير أن نسأله الهداية، ومن دون أن نرى رسوله على أن نسمع القرآن يُتلى على لسانه، وتذكّر أن عتبة كان على بعد خطوة واحدة من النجاة، إلا أنه أبى، فالحكاية لم تنته بعد.

## طبول الحرب

لم تكن قصة عتبة -سالفة الذكر - مجرَّد مبادرة عابرة خطرت على باله في جلسة سمر مع علية القوم، بل كانت محاولة أخيرة من قريش لاحتواء "الفتنة" التي قضّت مضاجعهم، فمحمّد يزداد نفوذًا، وحمزة وعمر بن الخطّاب أعلنا إيمانهما بما جاء به، مؤذنين بانقلاب موازين القوى في مكة كلها، إذ لم تعد الدعوة الجديدة مقتصرة على الضعفاء والعبيد، بل باتت تستقطب الفرسان والأشراف أيضًا، لتهدّد ببدء تاريخ جديد ينسف كلّ ما تراكم لدى قريش، سيّدة قبائل العرب، من أعراف سياسيّة ودينيّة راسخة.

وفي ظل هذا الاحتقان، يمكنك عزيزي القارئ إدراك الكارثة التي حلّت بقريش عندما رجع إليها عتبة "بغير الوجه الذي ذهب به"، فاستماعه لثمانٍ وثلاثين آية فقط من سورة فصّلت كان كفيلًا بانهيار المفاوضات، ممّا دفع أبا طالب عمّ رسول الله على لاستباق الأحداث قبل أن يهمّ القوم بقتل ابن أخيه، فأطلق نداءً عاجلًا في بني عبد مناف -الفرع الذي يتحدّر منه النسب الشريف من قريش - ودعاهم إلى إعلان حماية ابنهم محمّد على فاستجاب القوم للنداء بدافع الحميّة.

دارت عجلة الزمن، وازداد التضييق على النبي على النبي على ومن آمن معه، فهاجروا إلى المدينة المنورة، ثم جاء موعد الصدام الذي لا بد منه، عندما خرج المسلمون في طلب قافلة أبي سفيان القادمة من الشام، ووصل النبأ إلى مكة، فخرج عتبة بن ربيعة مع فرسان قريش لحماية القافلة، ولما بلغهم خبر نجاتها كان المعسكران قد بَدا برصّ الصفوف في بدر.

بدأت قريش بدق طبول الحرب، أما عتبة فكان يُغرّد خارج السرب، إذ رآه النبي على من بعيد وهو على جمل أحمر يخطب في قومه: يا قوم أطيعوني في هؤلاء القوم، فإنكم إن فعلتم لن يزال ذلك في قلوبكم، ينظر كل رجل إلى قاتل أخيه، وقاتل أبيه، فاجعلوا حقها برأسي وارجعوا. فقال النبي على : "إن يكن عند أحد من القوم خير، فهو عند صاحب الجمل الأحمر، إن يطيعوه يرشدوا".

لم يفلح عتبة في إقناع قريش، وتروي لنا كتب المغازي ملاسنة لاذعة فاحشة بينه وبين أبي جهل، إذ صاح الأخير بأعلى صوته: "لا والله لا نرجع حتى نرد بدرًا، فنعسكر فيه، وننحر الجزُر ونطعم الطعام، وتسمع بنا العرب وبمسيرنا وجمعنا فلا يزالون يهابوننا بعدها"، وارتفع الهتاف تأييدًا لأبي جهل.

وقُبيل المعركة، برز الفرسان من الطرفين لمبارزات فردية، فدعا الصحابي أبو حذيفة بن عتبة -الذي كان مسلمًا - أباه عتبة للمبارزة، لكن النبي عليه نهى أبا حذيفة عن مبارزة أبيه، فخرج عتبة وتبارز مع الصحابي عبيدة بن الحارث حتى جرحه، ثم هبّ على بن أبى طالب وحمزة بن عبد المطلب لنصرة عبيدة، وكان نزالًا شديدًا

يحبس الأنفاس بين أشهر فرسان العرب، وسقط عتبة أخيرًا أمام عيون قومه الذين أصرّوا على إيراده التهلكة، بينما صدحت أصوات المسلمين بالتكبير.

وما هي إلا ساعة حتى حمي وطيس المعركة، وسقط في صفوف المشركين سبعون قتيلًا، واحدًا تلو الآخر، وكان منهم عقبة بن أبي معيط، وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة وهما أخو عتبة وابنه ولحق بهم "فرعون هذه الأمة"، عمرو بن هشام، الذي سمّاه المسلمون أبا جهل، فخرّ صريعًا بسيفي غلامين حدَثين، ثم أجهز عليه عبد الله بن مسعود. وانتهت بذلك قصة كبار فرسان قريش، وانقلبت موازين الإسلام والكفر من بعد هذه الواقعة.

لم يكن أبو حذيفة الوحيد الذي أسلم من أبناء عتبة، بل أسلم أيضًا إخوته أبو هشام وأمّ أبان وفاطمة، وحتى هند بن عتبة التي كانت زوجة أبي سفيان، والتي هَجَتْ أخاها أبا حذيفة عندما أراد مبارزة أبيه في بدر، أسلَمتْ هي أيضًا مع زوجها بعد فتح مكة.

أفكار كثيرة تراودني وأنا أتأمّل هذه القصة بتفاصيلها العجيبة، إذ لم تعصم الحكمة عتبة من الهلاك على الكفر، ولم ينتفع بكل ما رأى من آيات معجزات، وما زلنا نرى شبابًا وشابّات في عصرنا نشأوا على الإيمان والصلاح، وربما حفظوا القرآن كاملًا في صدورهم، ثم نكصوا على أعقابهم واختاروا الكفر على الإيمان.

عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ ترك قتلى بدر ثلاثًا، ثم أتاهم فقام عليهم فناداهم، فقال: (يا أبا جهل بن هشام، يا أُميّة بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن

ربيعة، أليس قد وجدتم ما وعد ربكم حقًا؟ فإني قد وجدتُ ما وعدني ربي حقًا). فسمع عمرُ قول النبي عليه فقال: يا رسول الله، كيف يسمعوا وأنى يجيبوا وقد جيّفوا؟ قال: (والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا)، ثم أمر بهم فسُحِبوا، فألقُوا في قليب بدر [رواه مسلم في صحيحه].

ليت شعري ما صنع عتبة بهذه الآية، وهي آخر ما سمعه من فم رسول الله عَلَيْةِ: ﴿ فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا فَالَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ ﴾؟
لكنّه لا يقدِر أن يجيب.



قبل أن أبدأ التدبّر في سورة محمّد، كان أول ما لفت نظري أنها لم تضمّ اسم النبي محمّد على الله واحدة في مطلعها، ولم تُشر إلى نسبه الشريف، ولم تذكر شيئًا عن معاناته مع خصومه، ولا عن مزاياه ومناقبه ومعجزاته.

وخيّل إليّ أني لو كنت حاقدًا جاحدًا، وجئت أبحث في المصحف عن أدلة تثبت "تزييف" هذا النبيّ له، فسأبدأ بالسورة التي تحمل اسمه فور أن ألمحها في فهرس السور، متوقّعًا أن أجد فيها أوامر لأتباعه بالطاعة العمياء، وتعدادًا لمعجزاته الباهرة، وتمجيدًا لأخلاقه وإنجازاته، ووعدًا بنصره ودخوله تاريخ العظماء إلى الأبد. فهذا ما يفعله كل المتنبّئين الدجاجلة، وما نراه حتى اليوم لدى زعماء الطوائف الدينيّة المغلقة.

لكن السورة لم تتضمّن شيئًا من هذا، بل كانت أيضًا أقصر من معظم السور الأخرى التي سُمّيت بأسماء بعض الأنبياء، فآيات "سورة محمّد" في المصحف لا تمتد لأكثر من أربع صفحات، وهي أطول من سورة نوح، لكنها أقصر من سور يونس وهود ويوسف وإبراهيم، وأقصر أيضًا من سورة حملت اسم لقمان، الذي كان حكيمًا لا نبيًّا.

ومع أن لدينا سورتين أخريين تحملان ألقابًا لهذا النبي الذي أُنزِل عليه القرآن، وهما المزّمّل والمدّثّر، فهما على قصرهما تتضمّنان وصايا له في الدعوة، ولم أجد فيهما أيّ مدح أو تعظيم، أو حتى وعد بالنصر والتمكين والاكتساح، مع أنهما نزلتا في بداية الرسالة، وهي الفترة التي يتبجّح فيها أدعياء النبوّة المزيّفون بالوعود الكبرى والأحلام العريضة لحشد الجماهير.

أما "سورة محمّد"، التي أنزلت في المدينة المنورة بعد الهجرة ووضع بذرة الدولة الجديدة، فتتميّز عن بقيّة سور الأنبياء السابقين بتعداد أصناف أعداء هذا النبيّ، فبينما كان السابقون –عليهم الصلاة والسلام – يواجهون صنفًا واحدًا من الكفّار، وهم غالبًا من المشركين عبدة الأوثان، أو المحرّفين للوحي من بني إسرائيل، فإن النبيّ الخاتم عليه ابتُلِي بمواجهة كلّ أصناف الكفر، بدءًا من المشركين الوثنيّين والدّهريّين ومنكري النبوّة، ومرورًا بمحرّفي الوحي من أهل الكتاب، والمنافقين الذين يظهرون الولاء ويتآمرون مع العدو، ووصولًا إلى المرتدّين للكفر بعد الإسلام. ولكل من هؤلاء خطابه وحجاجه وطريقته في التمرّد، فكان لا بدّ من شبئل مختلفة لدعوة كل فريق، ثم لمجاهدة العدق المحارب منهم.

### أعداء محمّد

استهلّت السورة بالتمييز بين فريقين شاملين: ﴿الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ أَضَلَ أَعَنَلَهُمْ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَبِلُواْ الصّلِحَتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ لَلْقُ مِن رَبِّهِمْ كَفَر عَنَهُمْ سَيّعَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ﴾. [محمد: ١ و٢]، وما أوضحه من تمايز، فهناك الكافر الذي يتعدّى كفره إلى محاربة الإسلام - ولو بكلمة - فهو موعود بإحباط العمل كله، وهناك المؤمن الذي يُتبع إيمانه بالعمل الصالح، فهو موعود بتكفير العمل السيّع وصلاح الشأن.

وسبب التمايز في غاية الوضوح: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱتَّبَعُوا ٱلْبَطِلَ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ

ءَامَنُواْ اَتَّبَعُواْ الْخَقَ مِن رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْنَاهُمْ ﴾ [محمد: ٣]، فالأمر كله يتعلَّق بتمايز الحق عن الباطل.

تتحدّث السورة بعدها مباشرة عن طريقة التعامل مع المشركين، فبعد الهجرة انتقل الصراع من طاولة النقاش إلى ميدان الحرب: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرّبَ ٱلرِّقَابِ حَتّى إِذَا أَتْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا ٱلْوَبَاقَ ﴾ [محمد: ٤]، مع وعد للشهداء الذين تصدّوا لهؤلاء بالجنة: ﴿ وَيُدِّخِلُهُمُ ٱلْجَنّةَ عَرّفَهَا لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢].

وممّا لفت نظري أن السورة بعدما وصفت الكفار باتباع الباطل والصدّعن سبيل الله، ذكرت أن سبب هذا الانحراف الموجب للعقاب هو كرههم لمّا أراده الله منهم، أي أنّه دافع نفسي مسبق، فقالت في آية موجزة: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم كُرِهُوا مَا أَنزَلَ الله فَأَحَبُط أَعْمَلَهُم ﴾ [محمد: ٩]، ولاحظ عزيزي القارئ كيف تكرّر الوعيد بإحباط العمل.

وكما درجت العادة في القرآن الكريم، فبعد آيات الوعيد للكفّار تأتي آيات البشرى للمؤمنين، وهو أسلوب تربوي لافت يقرن الترغيب بالترهيب ليبقى التوازن مستقرًّا في نفس القارئ. لذا عدّدت السورة بعدها أصنافًا من النعيم المُنتَظَر في الجنّة: هَمَّلُ لَلْمَنَّةُ الَّتِي وُعِدَ ٱلمُنتَظَر في أَنَهُرٌ مِن مَّالٍ عَيْرٍ عَاسِنِ وَأَنْهَرٌ مِن لَبُنِ لَمْ يَنَعَيَرٌ طَعْمُهُ, وَأَنْهَرٌ مِن فَرَا لَهُ يَنَعَيَرٌ طَعْمُهُ, وَأَنْهَرٌ مِن خَرْ لَدَ وَلَيْمَ اللَّهُ وَعَدَ اللَّهُ وَعَدَ اللَّهُ وَالْهَرُ مِن مَلِ اللَّهُ وَالْهَرُ مِن كُلِّ النَّمَرَتِ وَمَغْفِرةٌ مِن رَبِهِمْ هُ وَخَيْدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا وَتَختم الآية نفسها بما ينتظر الطرف المقابل من عذاب: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا مَا عَذَاب: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا مَا عَذَاب: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا المَقَابِلُ مَن عذاب: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا المَقَابِلُ مَن عذاب: ﴿ كَمَنْ هُوَ خَلِدٌ فِالنَّارِ وَسُقُوا مَا عَذَابِ اللَّهُ عَلَيْهُ أَمُعَا مَعْمَا مُعَامَا فَعَلَّمَ الْمُعَامَةُ هُمْ ﴾ [محمد: ١٥].

ثم تصرف السورة أنظارنا إلى صنف آخر من الكفار: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا ۚ أُولَئِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِم وَالتَّعُواْ أَهُواء هُو والمحمد: ١٦]، وهؤلاء هم المنافقون، وقد أوجِزت الصورة والتقاط هذا المشهد من نفاقهم متمثّلاً في الجهل، فكان بعضهم يسمعون القرآن من فم النبي عليه ثم يخرجون ليسألوا علماء الصحابة كابن عبّاس وابن مسعود عما سألوه، إما سخرية، أو لبلادتهم وضعف عقولهم، فهم لا يسألون ليتعلّموا ولا ليفهموا، بل "طبع الله على قلوبهم".

ومن آيات المنافقين أيضًا خوفهم من الموت، لا سيّما إذا كان في سبيل الله: 
﴿ وَيَقُولُ الّذِينَ عَامَنُواْ لَوَلَا نُزِلَتَ سُورَةٌ ۖ فَإِذَا أَنزِلَتَ سُورَةٌ مُحَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا الْقِتَالُ لَا لَيْنِ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ۖ فَاوَلِى لَهُمْ ﴾ 
رَأَيْتَ الّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِي عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ۖ فَاوَلِى لَهُمْ ﴾ 
[محمد: ٢٠]، وهذا يشبه ما نراه ونسمعه في عصرنا، ففي بعض المناطق التي فُرِض فيها على الناس حمل السلاح للدفاع عن أنفسهم، قد تسمع بعض المثقّفين يصرّحون بأنهم لا يريدون الشهادة، بل يفضّلون اللجوء إلى أوروبا. والآية التالية تردّ بغاية الوضوح: ﴿ طَاعَةُ وَقَوْلُ مُعَرُونُ ۚ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَكَفُواْ اللّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ 
[محمد: ٢١].

ومع أنّ الآيات التي وصفت انغلاق القلوب والختم عليها ليست قليلة في القرآن، لكن الرسالة التالية لا بد أن تستوقفك عزيزي القارئ وتمسّ قلبك، فبعدما وصفت السورة المنافقين بأنهم: ﴿ أُولَئِكَ اللّذِينَ لَعَنَهُمُ اللّهُ فَأَصَمَعُمْ وَأَعْمَى آبَصَكُوهُم ﴾ [محمد: ٢٣]، سألتْ في الآية التالية: ﴿ أَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُها ﴾ [محمد: ٢٤]، وكأنّها تسأل المنافق لتُحرجه: هل تتدبّر القرآن؟ فإن زعم أنه يفعل وهو كاذب فتسأله مجددًا: أليس قلبك مُقفلًا إذن؟

ولعلّك تستحضر هنا عزيزي القارئ نماذج كثيرة لهذه الخيانة في عصرنا، والتي آل أصحابها إلى مصير مشابه، فانتكسوا إلى الكفر بعد الإيمان، أو ما زال بعضهم يضمر من النفاق ما لا يخفى.

والكراهية حاضرة في كل الحالات، فالمشركون "كرهوا ما أنزل الله" كما رأينا في الآية السابقة، والمرتدون في الآية السابقة، والمرتدون أيضًا كرهوا ما نزّل الله" كما رأينا في الآية السابقة، والمرتدون أيضًا كرهوا أسخط ألله أيضًا كرهوا من الله كما في التالية: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اللَّهَ عَمْلَهُمْ اللَّهُ مَا أَسْخَطُ الله وَكُوهُوا رِضْوَنَهُ, فَأَحْبَطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٨].

من اللافت أيضًا أنّ النفاق لا يبقى حبيس القلوب، بل نرى وعدًا إلهيًّا للنبيّ بأن تفضحهم ألسنتهم: ﴿وَلَوْ نَشَآءُ لاَرَّيْنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُم فِي لَحْنِ النفاق الْقَوْلِ وَلَا يَعْلَمُ أَعْمَلَكُمُ ﴿ [محمد: ٣٠]، ولا يعطينا هذا مبررًا لرمي الناس بالنفاق جزافًا، إلا أنّه يكفي للردّ على ما نسمعه اليوم من محاولات هذم الإسلام بمِعول التأويل، فما أكثر المثقّفين الحداثيّين الذين يجاهرون بلوازم الكفر، وظاهرُهم النقد والتجديد والإصلاح الدينيّ، ولا يميّزهم عن الملاحدة سوى الإصرار على إعلان بقائهم في إطار الإسلام.

كان الصحابة يعرفون بعض المنافقين ويصفونهم ويتناقلون نعتهم فيما بينهم، فهذا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يقول "ولو أنكم صلّيتم في بيوتكم كما يصلّي هذا المتخلّف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيّكم لضللتم... ولقد رأيتُنا وما يتخلّف عنها إلا منافقٌ معلوم النفاق"(۱)، وهذا كعب بن مالك يتحدّث عن قصة تخلّفه عن الغزو ثم توبته، فيقول "فكنتُ إذا خرجتُ في الناس بعد خروج رسول الله عن الغزو ثم توبته، أعزنني أني لا أرى إلا رجلًا مغموصًا عليه النفاق، أو رجلًا ممن عندر الله من الضعفاء "(۱)، أي أن بعض المنافقين كانوا معروفين بنفاقهم بين الصحابة، ولا شكّ في أن ذلك لم يكن اعترافًا من المنافقين أنفسهم، كما لم يكشف النبيّ بين أسماءهم إلا لحذيفة بن اليمان واستأمنه عليها.

#### أصحاب محمد

بعد هذا التطواف في أحوال الكافرين، تشدّ السورة على أيدي من آمن مع الرسول، وتطالبهم بالثبات والأخذ بالعزيمة: ﴿ فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى السَّلْمِ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَلَلّهُ مَعَكُم وَلَن يَتِرَكُم أَعْمَلكُم إِنّما المَيوَةُ الدُّنيا لَعِبُ وَلَهُو وَلَه تُوْمِنُواْ وَتَنَقُواْ يُؤتِكُم وَاللّه مَعَكُم وَلَن يَتِرَكُم أَعْمَلكُم إِنّما المَيوةُ الدُّنيا لَعِبُ وَلَهو وَإِن تُؤمِنوا وَتَنَقُوا يُؤتِكُم اللّه الإسلام متوازنة في الوعد أَجُورَكُم وَلا يَسْعَلَكُم أَمُولكُم في الدياء من دون إطراق إلى الدعة بالبخة في الآخرة، وفي الوعد بالنصر والتخفيف في الدنيا، من دون إطراق إلى الدعة والراحة، بل يذكّرنا الله بحقيقة هذه الحياة، فما هي إلا لعب ولهو، ومرحلة عابرة للاختبار، يليها الجزاء ثم الراحة لمن اجتهد.

والخاتمة تستحقّ وقفة أخرى: ﴿وَاللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنكُمُ ٱلْفُقَـرَآءُ ۗ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلُ

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۲۵۶

<sup>(</sup>٢) البخاري: ٤١٥٦

قَوْمًا غَيْرِكُمُ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْتَلَكُمُ ﴾ [محمد: ٣٨]، إذ أجد نفسي مضطرًا للمقارنة مع خطاب أدعياء النبوّة وزعماء الطوائف المُغلَقة في هذا العصر، فلا أحد منهم يستقطب معجبيه ومريديه بمثل هذه الرسالة الواضحة في تسليم الأمر لله وإخراجه من يد الداعية، ولو كان النبيّ عَلَيْ يريد الزعامة لنفسه لَوَعدهم بالنصر والسيطرة والاستحواذ على ما في أيدي الناس من ملذّات، إلا أنه يصرّ على أن هذه الدنيا كلها "لعب ولهو"، وأنّ تحقيق بعض المكاسب المؤقّتة فيها ليس هو الغاية النهائية، بل يقول صراحة: إنّ الله غنيٌ عنهم وليس بحاجة لهم، وإنه قادر على استبدالهم، فهم المحتاجون إليه في الدنيا، وإلى رحمته للخلاص في الآخرة.

ولو أنّ المنافقين في عصرنا يتدبّرون القرآن، لأدركوا بوضوح أن النبي على للم يطلب الزعامة لنفسه بتحريض أصحابه على تقديسه وحمايته، مقابل تمكينهم واستيلائهم على ما في أيدي الناس، ولتيقّنوا من أن هذه السيرة لا تتقاطع في شيء مع سير زعماء الطوائف المهووسين بذواتهم المتضخّمة.

"أفلا يتدبّرون القرآن"؟

"أم على قلوب أقفالها"؟!



## الطور والنجم.. ما بين عقلانيّة الإيمان بعظمة الخالق وحماقة الشرك والإلحاد



سورة الطور، من السور المحبّبة إلى نفسي منذ حفظتُها في الطفولة، فهي - كمثيلاتها من السور المكيّة - ذاتُ آيات قصيرة، وإيقاع جميل، وقد جاء في الآثار أن النبيّ عَيْكِيَّ كان يقرأ بها كثيرًا في صلاته. ففي الصحيحين، قال جبير بن مطعم: (سمعت النبي عَيْكِيَّ يقرأ في المغرب بالطور، فما سمعتُ أحدًا أحسن صوتًا أو قراءة منه)، وهنيئًا لمن سمع صوته.

تفتتح هذه السورة المكيّة، التي نزلت على النبيّ وهو بين ظهراني قريش، بمقدّمة تبعث الوجل في النفوس: ﴿وَالظُورِ وَكِنْكِ مَسَطُورٍ فِي رَقِ مَسَعُورٍ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ وَالْبَعْرِ الْمَسْجُورِ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ [الطور: ١-٧]، وقد تطرح هذه الكلمات الموجزة تساؤلات عن سرّ القسم الإلهي بهذه المخلوقات الخمسة.

القسَم يبدأ بجبل طور سيناء، الذي ناجى الله تعالى فيه موسى عليه السلام، وأنزل عليه فيه ألواح الشريعة، والتي كانت بداية نزول التوراة.

ثم أقسم الله تعالى بكتابٍ مسطور في رقّ منشور، والذي اختلف المفسرون فيه، فقيل هو اللوح المحفوظ، الذي كتب الله فيه كل شيء، أو التوراة أو القرآن الكريم، لأنّهما مدوّنان في الصُحف، وقيل المقصود هو سائر الكتب المنزلة على الأنبياء.

ثم أقسم جلّ وعلا بالبيت المعمور، وفي الآثار هو بيت تقصده الملائكة للعبادة في السماء، كما يقصد المسلمون الكعبة في الأرض.

ثم أقسم بالسَّقف المرفوع، أي السماء، ثم بالبحر المسجور، والذي قد يعني البحار والمحيطات الممتلئة بالماء، أو التي توقد بالنار في أهوال القيامة.

تخيّلتُ الآن مشركي قريش، وهم جُلوسٌ في ناديهم قرب البيت (الكعبة)، يستمعون إلى النبي عليه وهو يتلو هذا القسَم العجيب، وبتلك الفواصل الموسيقيّة التي تقرع القلوب. واستحضرتُ دهشة العربي الأمّي المولّع بالشّعر وهو يكتشف عوالم جديدة لم تخطر له على بال، فمِن جبل الطور -الذي يغلب على ظني أنه لم تسمع به إلا القلّة ممّن تعلّم القراءة وكُتب السابقين - إلى بيتٍ مماثل تعمُره الملائكة في أعلى السماوات، ثم عودةٌ إلى السماء الدنيا وبحارها.

وقبل أن تنجلي الدهشة، يقرع قلبَ المُشرك تحذير شديد اللهجة، وبفاصل موسيقي مغاير: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ مَّا لَهُ, مِن دَافِعٍ ﴾ [الطور: ٧-٨].

ولا تمهله الآيات للمسارعة إلى الجحود والسخرية، بل تضعه أمام مشهد يكاد يتجسّد أمام عينيه: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ﴾ [الطور: ٩-١٠].

ولن يطمع المشرك بأن يعتدل في جلسته قبل أن تفجعه الآية التالية بالوعيد: ﴿ فَوَيْلٌ يَوْمَإِذِ لِلْمُكَذِبِينَ ﴾ [الطور: ١١]، وإذا هم بالبحث في عيون ندمائه بالمجلس عمّا يرد الطمأنينة إلى قلبه المفزوع، أو اجترأ على النطق بما اعتادوا عليه من الإنكار والتكذيب، سيسقط الرد المُفحِم على رأسه كالصاعقة: ﴿ ٱلذِينَ هُم فِ خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾ [الطور: ١٢]، وربما تدعوه بقية الحياء ونوازع المروءة للصمت حفظًا لماء الوجه.

يكتمل الوعيد ليُسقِط في أيدي القوم، ويُخرِس ألسنتهم: ﴿ يَوْمَ يُكَغُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَمَ دَعًا هَنِهِ وَ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُه بِهَا تُكَذِبُونَ ﴾ [الطور ١٣-١٤]، واستباقًا لأيّ صيحة تجتر دعوى اتهام النبيّ بالسحر، سيضع السؤالُ التالي من يجرؤ على الدعوى في خانة الاتهام: ﴿ أَفَسِحُ هُذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبُصِرُونَ ﴾ [الطور: ١٥]، وكأنّ العذاب قد وَقَع بالفعل، والمُشرك قابعٌ في جهنّم وهو يُسأل عمّا يراه، فإن لم يقتنع بأن هذا الوعيد بالفعل، والمُشرك قابعٌ في جهنّم وهو يُسأل عمّا يراه، فإن لم يقتنع بأن هذا الوعيد قصادم، فالردّ هو: ﴿ أَصَّلُوهَا فَأَصَّبُوا اللَّهُ لَوْ لَا تَصْبُرُوا سَوَاءً عَلَيْكُمْ اللَّهُ إِنَّمَا تُجْزَرُنَ مَا كُنْتُمْ قَعَادِنَ ﴾ [الطور: ١٦].

ينتهي الوعيد مع اكتمال المشهد، وتبدأ البشرى على الفور: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمٍ ﴾ [الطور: ١٧]، ثمّ تأتي الآيات بوصف بديع لهذا النعيم الموعود، لتضع المُشرك أمام خيارين واضحين.

إيقاع السورة لم يُمهلني أثناء التدبّر لأتساءل عما سيخطر على بال المشرك الجاحد عندما يسمع قسَمًا بأشياء عظيمة في عالم الغيب، أي الكتاب المسطور والبيت المعمور، فالتقريع يعاجله قبل أن يستنكر: ﴿ فَوَيْلُ يُومَ إِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ٱلَّذِينَ هُمّ فِ خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾ [الطور: ١١-١٢]، وكأنّ السورة تُحرجه بالسؤال: هل أنت مكذّب؟ فإن قال نعم، قالت: أنت تلعب ولست باحثًا عن الحقيقة أصلًا!

السورة تضع الجدال في مكانه الصحيح، فهناك عالم غيبيٌّ نزل منه هذا الكلام المُعجِز، وهو يحدِّث البشر عن بعض ما غاب عنهم في ذاك العالم، فإن كذّب الإنسان ما يسمع وهو قابعٌ في زاوية من زوايا الأرض، ثم عجِز عن الإتيان بكلام مثله، فهو ليس أهلًا لنقاش عقلاني.

#### سورة النجم

أكملتُ القراءة مفتتحًا السورة التالية: ﴿وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النجم: ١]، وهو قسم إلهيُّ آخر بإحدى آياته التي تُرى بالعين المجردة، أي النجوم التي تغيب (تهوي) بطلوع الشمس. وقد ذكر بعض المفسّرين أنّ سبب نزول هذه السورة قولُ المشركين: إنّ محمَّدًا عَيْلَةً يختلق القرآن. فقلتُ في نفسي: سأتعلم الآن كيف تكون المحاججة.

﴿ مَا صَلَ صَاحِبُكُو وَمَا عَوَىٰ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىُ يُوحَىٰ ﴾ [الـنجم: ٢- ٤]، الخطاب عقلانيُّ وهادئ، وهو تقريريُّ جازم أيضًا، ففيه تذكير لقريش بأن محمّدًا صاحبهم الذي عرفوه وألفوه، وهو الذي ظلّ أربعين سنة بين ظهرانيهم يختبرون صدقه قبل أن ينطق بالوحي، وقد أجمعوا على أنه "الصادق الأمين"، فهل يُعقل أن يضلّ ويغوي بعدما بلغ أشدّه؟!

ثم تكشف الآيات عن مصدرها الغيبيّ: ﴿ عَلَمَهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ﴾ [النجم: ٥]، أي مَلَك شديد القوة، وهو جبريل عليه السلام، ﴿ ذُو مِرَةٍ فَٱسۡتَوَىٰ وَهُو بِٱلْأَفْقِ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النجم: ٢-٧]، أي ذو منظر حسن جميل، إذ استوى جبريل عاليًا في السماء، ليراه النبيّ عَلَيْ في ليلة المعراج على صورته المهيبة التي خلقه الله عليها (١)، وليس على صورة الآدميّين التي كان ينزل بها إلى الأرض.

<sup>(</sup>١) قال ابن مسعود رضي الله عنه في تفسير هذه الآية: "رأى جبريل له ستمئة جناح" [رواه البخاري ومسلم].

ثم تُواصل السورة وصف رحلة النبي عَلَيْهُ إلى السماء وبلوغه "سدرة المنتهى"، وهي شجرة عظيمة تأوي إليها الملائكة كالطّير، ورؤيته بعض آيات الله الكبرى رأي العين: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَاينتِ رَبِهِ الكبرى رأي العين: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَاينتِ رَبِهِ الكبرى رأي العين: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَاينتِ رَبِهِ الكبرى رأي العين: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدُرَةَ مَا يَغْشَىٰ مَا زَاغَ ٱلْمَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَاينتِ رَبِهِ المَالِقَ اللهِ المَالِقَ اللهُ اللهِ المَالِقَ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِقُ اللهُ اللهُ

وهكذا بدا لي أنّ السورة امتداد للسورة السابقة، فكلتاهما تحدّثان المشركين المعاندين عن آيات غيبية تتجاوز حدود خيالهم، من البيت المعمور إلى سدرة المنتهى، وكلتاهما تشرَعان في وضع هذه الآيات بين يدي قسَم إلهيّ عظيم.

ووقع في نفسي أنّ الدجاجلة من أدعياء "النبوة" الذين تابعتُ خطاباتهم، من روّاد ما يسمى بحركة العصر الجديد (١)، لا يملكون معشار هذه الثقة الذاتيّة عندما يزعم أحدهم الاتّصال بمصدر غيبيّ، سواء كان كائنات فضائيّة ذكية مزعومة، أو ما يسمّى "المطلق" الذي تنبثق عنه الطاقة الروحية لتحلّ في الكون.

أمّا النبيّ عَلَيْ فكان يقف في وسط مكّة صادحًا بهذه الآيات، في قالب بياني مُعجِز، ليصف رحلته الشخصيّة الخارقة إلى عتبات أعلى نقطة في الوجود، غير عابئ بذهول خصومه المنغمسين في تفاصيل حياتهم الأرضيّة التافهة.

#### جوهر النقاش

وحتى أستوعبَ تسلسل خطاب التحدّي، أعدتُ قراءة السورة من أولها، فوجدتُها تبدأ بالتذكير بنزاهة وصدق محمّد على الله عنها المناه عنها المناه عنها المناه وصدق محمّد على المناه المناه المناه وصدق محمّد على المناه المناه المناه وصدق محمّد على المناه المنا

<sup>(</sup>۱) يطلق مصطلح "حركة العصر الجديد" New Age movement على طيف واسع من الطوائف والتيّارات الروحانية الغربيّة المتأثّرة بالفلسفات الشرقيّة، وتحديدًا الهندوسيّة والبوذيّة، والتي تشكّلت في النصف الثاني من القرن العشرين، وظهر تداخل بعض جماعاتها مع الجمعيّات السرية وطوائف عبادة الشيطان.

عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ﴾ [النجم: ٢-٣]، وهذا مدخل عقلاني، ثم تبدأ بتقرير جازم لا نقاش فيه: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمَّى يُوحَىٰ ﴾ [النجم: ٣]، ثم تصف رؤيته لهيئة جبريل العظيمة في السماء ﴿عَلَمْهُ, شَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ﴾ [النجم: ٥]، ثم تقرّر صدقه فيما أخبرهم به عن الإسراء والمعراج بلا نقاش: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ [النجم: ١١]، ثم تقرّع من يكذّبه، وبدون نقاش أيضًا: ﴿ أَفَتُمُرُونَهُ, عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ [النجم: ١١]، ثم تتابع سرد ارتقائه في عالم الملكوت: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ عِندَ سِدْرَةِ ٱلمُنْفَىٰ ﴾ [النجم: ١٢]، وفي عسلم الملكوت: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ عِندَ سِدْرَةِ ٱلمُنْفَىٰ ﴾ [السنجم: ١٣-١٤]، وفي وسط هذا السرد تعيد إثبات رؤية النبي لكل ما ذُكِر بحزم لا يقبل النقاش: ﴿ مَا نَاعَ وَمَنُوهُ ٱللَّمْ وَمَا طَغَىٰ ﴾ [النجم: ١٧]، ثم تحدُث نقلة نوعيّة في الحوار: ﴿ أَفَرَءَتُمُ ٱللَّكَ وَٱلْمُرْ وَلَهُ ٱلأَنْفَىٰ قِلْهُ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴾ [السنجم: ١٩-٢٢]، وهنا قُلِبَ الطاولة على قريش.

لم تكن الآيات الأربعة الأخيرة مجرّد تقريع للمشركين في رأيي، بل هي جوهر النقاش، فكلمة "أرأيتم" تعني ما رأيكم في كذا؟ والمعنى الحاصل هو: بعد كل ما قيل عن ثقتكم بصدق محمّد وأمانته، ثم إخباره لكم عما حدث في ليلة الإسراء والمعراج، وعن عظمة ملكوت الله الذي تؤمنون به أصلًا، ما رأيكم في أصنام حجريّة تحمل أسماء أسطوريّة، وهي اللّات والعزّى ومناة؟ وكيف تستبعد عقولكم إمكانيّة الإسراء برسول الله إلى بيت المقدس، ثم صعوده إلى السماء، ورؤيته للملائكة، بينما تصدّقون تمتّع أصنامكم –التي صنعتموها بأيديكم – بصفات الألوهيّة؟

بعبارة أخرى، إن كانت الحجارة تكتسب صفات خارقة بمجرّد اتخاذها أصنامًا مقدّسة من قِبَل البشر، فما الذي يمنع تمتّع إنسان ما بإحدى المعجزات إن كان الله قد اختاره رسولًا له؟

#### أساطير شيطانيّة

كانت العرب قد اتّخذت مع الكعبة طواغيت، وهي بيوتٌ تعظّمها كتعظيم الكعبة، لها سَدَنَة وحُجّاب، ويُهدى لها من القرابين كما يُهدى للكعبة، ويُطاف بها كما يُطاف بالكعبة، ويُنحَر عندها كما يُنحَر عند الكعبة (۱)، وكان لكل قبيلة من القبائل الكبرى صنم ومعبد، وكانت قريش تعظّم أكثر من صنم، فإلى جانب هُبَل (كبير الآلهة المنصوب داخل الكعبة) كانت تعظّم أيضًا اللّات والعزّى ومناة، مع أن مراكز هذه الأصنام لم تكن في مكّة.

وكانت اللّات تقابل إلهة الخصوبة والأمومة والأرض عند الأقوام الأخرى، وكان معبدها لدى بني ثقيف، وانتشرت عبادتها في أرجاء الجزيرة حتى وصلت إلى بلاد الشام، فبنى لها أهل تدمر (في سورية حاليا) "معبد اللّات" الذي ما زالت آثاره قائمة حتى اليوم، وفيه منحوتة سليمة تجسّدُ اللّات على هيئة امرأة، وهي تحمل بيدها سعفة نخيل، وبجانبها أسد رابض.

أما العزّى فتماثل إلهة الجمال والحبّ لدى الوثنيّات الأخرى، كما هي أفروديت في الميثولوجيا الرومانيّة، وإيزيس في مصر القديمة، وعشتار (أو عشتروت) وإنانا في منطقتي ما بين الرافدين والشام، وكان يُرمز لكل هذه الآلهة بامرأة جميلة، وهي تمثّل كوكب الصباح (الزُهرة)، وقد عُبِدت العزى من قبل قريش وبني سليم وغطفان وجشم، ولها آثار في البتراء بالأردن.

وأما مناة فهي إلهة القدر والمصير والموت، نُصِب تمثالُها على ساحل البحر بين مكّة والمدينة، وكانت معظّمة عند قريش، وعند الأوس والخزرج في يثرب، وكل

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام (١/ ٢٠٩).

من كان مواليًا لهما. وكانوا يقصدون زيارتها ويقدّمون لها الأضاحي والهدايا الثمينة، طلبًا لنزول المطر ومنعًا للقحط والجدب.

هذه الآلهة الثلاث كانت تشكل ثالوثًا مقتبَسًا -كما يبدو - عن ميثولوجيّات أخرى، ويأتي هُبل على رأسها كما هو حال زيوس في اليونان، وجوبيتر عند الرومان، ومردوخ عند البابليين، وبعل عند الكنعانيّين والفينيقيّين في الشام.

ولا شكّ عندي في أن أصل كل هذه الوثنيّات واحد، وهو إبليس شخصيًا(۱)، فالأسطورة تتكرّر في كل مكان، مع تنويعات على بعض التفاصيل والمسمّيات.

وقد كان العرب يزعمون - مثل غيرهم - أن هذه الأصنام نُحِتت على هيئة الأجرام العلوية (الكواكب)، التي اكتسبت قداستها من علوها في قبة السماء، وظنّوا أيضًا أن تلك الآلهة هي الملائكة نفسها، وأنها بنات الله جلّ شأنه، والحجارة التي نحتوها بأيديهم كانت - في زعمهم - نُصبًا تحلّ فيها تلك الأرواح، فاكتسبت بذلك القداسة التي تستحق التبرّك والتقديس وتقديم الأضاحي والهدايا النفيسة.

وكي تكتمل الأسطورة وتكتسب مصداقيّتها، كانت الشياطين تحلّ بنفسها في بعض الأصنام والمعابد، وكانت تتلبّس بالكهنة والسدنة لتجري على أيديهم وألسنتهم الخوارق، فيصدّقهم الناس. لذا، عندما أرسل النبي على خالد بن الوليد لهدم العزّى (۲)، قال أصحاب السِّير: إنّ شيطانة على هيئة امرأة سوداء خرجت منها وهي تولول، فقطعها بالسيف.

<sup>(</sup>۱) جاء في الحديث القدسي: "وإني خلقتُ عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرّمتْ عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتُهم أن لا يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا" [رواه مسلم] (۲) قال بعض المؤرخين إن العزّى كانت صنمًا داخل هيكل، وقال آخرون بل كانت بناءً على ثلاث سَمُرات (نخلات)، وكانت الهدايا الثمينة تُعلق على جدران المعبد وعلى أشجاره.

#### عقليّات خرافيّة

بعد كل ما ذكرتُه لك -عزيزي القارئ- لنقرأ معًا الآيات السابقة مرة أخرى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّذَيْ وَالْعُزَّىٰ وَمَنَوْةَ النَّالِثَةَ اللَّأَخْرَىٰ اللَّكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ اللَّائُقُ تِلْكَ إِذَا فِسْمَةٌ ضِيزَىٰ ﴾ [النجم: ١٩-٢٢]، ألا ترى كيف يُسقِط القرآن الكريم حجج مكذّبيه بتعرية جذورها المتهافتة فقط؟

الآيات تتساءل: لماذا نسبتم إلى الملائكة صفة الأنوثة، ثم نسبتم هذه الملائكة المؤنّة" إلى الله وزعمتم أنها بناته، وأنتم في الوقت نفسه تشعرون بالعار إذا وُلِدت لكم بنت أنثى، وتُفاخرون إذا وُلِد لكم ذكر؟

ثم يأتي الجواب: ﴿إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسُمَآءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمُ وَءَابَا َوُكُمُ مَّا أَنزَلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلُطَنٍ ۚ إِن يَتِّبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَمَا تَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهِم الْمُدُى ﴾ [النجم: ٣٢]، أي قد جاءكم تصحيح هذه المعلومات المغلوطة التي ورثتموها عن آبائكم، فما الذي يمنع الآن من اتباع الحقّ؟!

وبعد آيتين، يبين الله أن ملائكته ليسوا سوى خلق يطيعون أوامره، فهم ليسوا الهة ولا أنصاف آلهة، وحتى شفاعتهم بين يديه لا تغني إلا بإذنه، فضلًا عن أن يتصرّفوا في ملكه أو يكون لهم أي شأن خارج سلطانه: ﴿ وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا يَتُنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦].

ويستمرّ البيان والتقريع: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَكَبِكَةَ تَسْمِيةَ ٱلْأَنْنَ وَمَا لَمُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ ۚ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ ۖ وَإِنَّ ٱلظَّنَ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِ شَيْئًا ﴾ [النجم: ٢٧- وَمَا لَهُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ ۚ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ ۖ وَإِنَّ ٱلظَّنَ لَا يَعْنِي مِنَ ٱلْحَقِ شَيْئًا ﴾ [النجم: ٢٧]، فالأساطير ليست علمًا، بل هي ظنّ لا تدعمه إلا الروايات المتناقلة عن

الأجداد، فتكتسب قداستها من الاعتياد والتكرار، وممّا تضفيه السلطة والكهنوت عليها من هيبة.

وإذا كان المشركون يسخرون من قصة الإسراء والمعراج، لعدم موافقتها للمألوف والمعتاد، فأيّ علم يدعم نسبة الأنوثة للملائكة؟ ثم نسبة الملائكة إلى الإله؟ ثم إقامة منظومة عقديّة وشعائريّة على حكايات "ظنيّة" بحتة؟ ﴿وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحِلَمِ النجم: ٢٨]، و ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [النجم: ٣٠]، ويالَه من جهل!

قلت في نفسي، وذلك مبلغ المعاندين في كل عصر، فأساطير الوثنيّة المادّيّة. وإذا سقطت في بداية "عصر التنوير" الأوروبي، لتُستبدَل بها أساطير العلمانيّة المادّيّة. وإذا كان القدماء يقدّسون الحجارة لاعتقادهم بحلول الأرواح فيها، وبأنها تماثل الأجرام العلويّة، ثم ينسجون من خيالهم (الظنّ) ما يوافق هواهم ويحقّق مصالحهم، فقد نزعَت الحداثةُ عن كل الأصنام والكواكب قداستها لإنكارها وجود عالم روحيً غيبيّ، ثمّ نسجَتْ أيضًا من خيالها ما يملأ الفراغات العلميّة ويحقّق مصالحها.

وانظر عزيزي القارئ إلى منظومة الإلحاد التي قامت أساسًا على فلسفة "العلموية"، وكيف جعلتْ من العلم المادّيّ -الذي هو أداة لاقتباس النظريّات من الملاحظات والتجارب- مصدرًا وحيدًا للمعرفة والحقيقة، ونصبتْه صنمًا مقدّسًا تُقدّم في هياكله (المختبرات) شعائر العبادة.

وخذ نظريّة التطوّر مثالًا، فالتكيّف الوظيفيّ الذي رُصِدت آثاره بالملاحظة لدى الكائنات الحية عدّوه تطوّرًا، ثم ألصقوه عنوة بمبدأ زعموه ظنًّا هو "الانتقاء

الطبيعي"، ثم عمّموه على كل الكائنات ليفسّروا به نشوء الحياة وارتقاء الكائنات من الأدنى إلى الأعلى، ومن البكتيريا إلى الإنسان، بدون الحاجة إلى خالق حكيم، وسمّوا هذا الظّن علمًا، و"ذلك مبلغهم من العلم"!

وكما استبعد المشركون قصّة الإسراء والمعراج وعظمة الملكوت، وهم قابعون في أساطير أشد غرابة، يستبعِدُ ملاحدة الحداثة كلَّ غيبيّات الوحي أيضًا، وهم قابعون في ظنيّات انبثاق الكون من العدم وتطوّر الكائنات بالانتقاء الطبيعيّ.

إذن فالمشكلة لدى هؤلاء وأولئك هي الآخرة ووعيدها، وليست في عالم الغيب، ولا في توافقه مع العقل، ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرَ يُرِدِ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ الغيب، ولا في توافقه مع العقل، ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرَ يُرِدِ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ الغيب، ولا في جدل عقيم مع "من الدُنيّا ﴾ [النجم: ٢٩]، واكتفِ ببيان الحق بدون أن تهدر وقتك في جدل عقيم مع "من تولّى ولم يُرد إلا الحياة الدنيا".

## جهل وحماقة

وإن شئتَ دليلاً آخر على تهافت عقله، فإليك المثال: ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى تَوَكَىٰ وَأَعْطَى قَلِيلاً وَأَكْمَىٰ [النجم: ٣٣-٣٤]، وهو الوليد بن المغيرة (١)، أحد صناديد قريش، إذ كان قد مالَ إلى تصديق رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على فقال له الوليد: إني خشيت عذاب الله، فما كان من صاحبه إلا أن عرض عليه أن يتحمّل عنه العذاب مقابل مبلغ من المال، بشرط أن يبقى على دين الآباء والأجداد، فاقتنع الأحمق بهذا العرض، ولم يكلّف عقله عناء التحقّق من إمكانية وفاء صاحبه بهذا العرض العجيب، وهل سيسمح له الله بذلك أصلًا، ثم بدأ الوليد بسداد جزء من العرض العجيب، وهل سيسمح له الله بذلك أصلًا، ثم بدأ الوليد بسداد جزء من

<sup>(</sup>١) هو الراجح عن المفسرين، وإنْ كانت هناك أقوال أخرى فالمعنى واحد.

المبلغ المتّفق عليه، وعندما عادت الغفلة إلى قلبه، وذهب عنه الخوف من عذاب الله، بخل على صاحبه ونقض العهد، ولم يسدّد بقية المبلغ!

فانظر كيف يقرّر الحمقى بأنفسهم آليّة الحساب الإلهيّ، ثم كيف يعرّض أحدهم نفسه لهذا العذاب مقابل تمتّعه ببعض المال في دنيا زائلة، وكيف يخاطر الآخر بقبول هذه الصفقة وهو لا يعلم إن كان الله سيقبل بها في الآخرة، ثم كيف يبخل عن تسديد ما اتُّفِقَ عليه معرّضًا نفسه مرة أخرى لتبعات فشل هذا الاتفاق العجيب. وكل ما تراه هنا ليس إلا اتباعًا للظنّ، وهو أحقّ بأن يُسأل: ﴿أَعِندُهُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرِي النجم: ٣٤]؟

وهذا الحمق ليس خاصًا بمن مضى من عبدة الحجارة، فإنّك ترى اليوم ما هو أعجب منه لدى عبدة العِلم المادّي. ففي مثال مشهور، كتب الملياردير إيلون مَسْك تغريدة على موقع "تويتر" قال فيها: "إذا متّ في ظروف غامضة.. فقد كان من الرائع التعرّف عليكم"، وكان من بين الردود الكثيرة تعليقُ لاعب مسلم دعاه بأسلوب لطيف للإيمان "بوجود خالق عظيم لهذا العالم"، فما كان من مَسك، وهو معروف بعبقريّته وثقافته قبل أن يصبح أغنى رجل في العالم، إلا أن قدّم شكره للمعلّق المسلم، وأكّد أنه لا يمانع في الذهاب إلى جهنم، إذا كانت هي وجهته حقًا يومًا ما، مسوّعًا ذلك بأن الغالبيّة العظمى من البشر سيكونون هناك.

قد يبدو رد مَسْك ساخرًا، إلا أنه يكشف بجلاء عن عدم إيمانه بخالق ابتداءً، ومن ثم فإنّ احتمال وجود عذاب لاحق لا يشغل باله، وهو مع ذلك لا ينصرف إلى التحقّق من هذا الاحتمال الرهيب طالما كانت غالبيّة البشر -حسب ظنه- ستشاركه هذا المصير! و"إنّ الظن لا يغني من الحقّ شيئًا"، لكن هذا هو المتوقّع تمامًا ممّن "لم يُرد إلا الحياة الدنيا".

وقبل أن أختم هذه الرحلة، سألفت نظرك عزيزي القارئ إلى مقدمتها، وأذكّرك بالقسم الإلهي: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ [النجم: ١]، ولعلّك ستلاحظ بنفسك أنها مقدّمة مثاليّة للنقاش الذي هوى بأساطير المشركين، ممن نحتوا الأصنام وعبدوها زاعمين أنها تمثل الملائكة "المؤنّثة"، وأنها على هيئة النجوم والكواكب، فإذا كان الخالق قد أقسم بمخلوقه النجم إذا أفل كل صباح، فماذا أبقى جلّ وعلا للنجم من صفات تستحق العبادة؟

أما خاتمة السورة فلا تقل روعة عن مقدّمتها، ففيها وعيد ونذير بقرب الآخرة: ﴿ أَيْفَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ ا

وأخيرًا، إليك الأمر الإلهي بالثبات على طريق النجاة: ﴿ فَاسَِّهُدُوا ۚ لِلَّهِ وَاعْبُدُوا ﴾ [النجم: ٦٢].

وهنا يخرّ كل من نجا من شرَك الشّرك والحماقة، ساجدًا ومسبّحًا: سبحان ربّي الأعلى.



لا يشتغل مسلمٌ بمجابهة الإلحاد في أيّامنا هذه إلا ويعلم ما يتركه فجور المعاندين من غصّة في قلبه، والتي قد تنقلب إلى قسوة وظلمة، فيضطرّ إلى المعالجة والمكابدة بالدعاء وقيام الليل وتدبّر القرآن حتى تنجلى.

وهذا هو ديدن الإنسان، فما هو إلا نفس معجونة بتراب الأرض، ثم نُفِخَت فيها الروح فدبّت فيها الحياة، وانطلق بعدها فرِحًا بمباهج الدنيا ليكتشف مرّة بعد أخرى مصداق قول خالقه: ﴿ لَقَدْ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ [البلد: ٤]. فهو في ابتلاء ما دام يتقلّب في أقدار دُنياه، ولن يبلغ السكينة إلا مؤقّتًا بلجوئه إلى بارئه، ريثما تتحقّق أقصى أمانيه بدخوله دار السلام، حيث الخلود بلا شقاء.

تعثّرتُ يومًا بحساب على منصّة للتواصل لأحد أولئك الملاحدة، ممن نشؤوا في كنف عائلات متديّنة، ثم خُتم على قلوبهم بمل وإرادتهم، فلم يكتفوا بالانقلاب إلى حزب الشيطان فحسب، بل ارتضوا لأنفسهم أن يصبحوا من أقذر جنوده.

كان الشاب قد لجأ إلى الغرب فانبهر به، حتى صار مهووسًا بما رآه من حضارة بُنيت على أنقاض شعوب أخرى ودمائها، ومتعجّبًا من انفضاض أهله عنه بعدما صار من جند الشيطان، وكأن كفره ومحاربته لأهمّ محددات هويّة الإنسان أيًا كان، لا سيّما إن كان مسلمًا، هو أمر تافه لا يستحق الالتفات!

أدركتُ أنه لا بد من العودة لبرنامج تخْلِية القلب مما علق به، قبل التحْلية، وتصادف تصفّحي للمصحف مع تذكري محاضرةً لأحد مشاهير الدعوة قبل

سنوات، حين سألنا في بدايتها عن "موضوع القرآن الكريم"، فتطايرت الأجوبة من الحاضرين، وهو يرفضها واحدة تلو أخرى، ثم أجاب: "هو الله تعالى"، وعلِقت تلك الإجابة في ذاكرتي متحدية عوامل النسيان.

كان استحضار تلك الخاطرة ملائمًا للحال، فبعدما انشغل ذهني بهراء ذاك الجاحد، ألفيتُ قلبي يبحث متعطشًا عما يعيد إليه توازن العبوديّة، فشرعتُ في تقصّي ما يؤيد نظريّة صاحبنا الداعية، الذي أصرّ على أن كل ما ذكره القرآن من قصص وتشريع وأحكام ودلائل تدور حول محور واحد، هو إخلاص الإيمان والعبادة لله وحده.

كنت قد وصلت في قراءة ختمة للقرآن عند سورة المجادلة، فبدأتُ القراءة متدبِّرًا، والبداية مع قصّة الصحابية خولة بنت ثعلبة، التي ما زالت تراجع النبي علي في في أنّ زوجها قد ظاهرها -أي قال لها بلفظ شائع في أيام الجاهلية: أنت عليَّ كظهر أمي - ولم يطلّقها، حتى نزل جبريل بالحكم التشريعيّ الجديد للتمييز بين الظّهار والطلاق.

وروي عن عائشة رضي الله عنها قولها "تبارك الذي وسع سمعُه كل شيء، إنّي لأسمع كلام خولة بنت ثعلبة ويخفى عليّ بعضُه، وهي تشتكي زوجها إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.. فما برحتْ حتى نزل جبريل عليه السلام بهؤلاء الآيات "(۱).

ولفت نظري هنا استهلالُ السورة بقوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قُولَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِ وَلَفْتَ نظري هنا استهلالُ السورة بقوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعُ ٱللَّهُ قُولَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِ وَلَقَدْ مَا اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمُ آ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١]، فالحكم

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم وصححه (٣٨٤٣).

التشريعي لم ينزل مجرَّدًا كنصَّ قانونيًّ جافً، بل ابتدأ برابط عقائدي يشد الذهن نحو مصدريّة هذا الوحي، ويقدح فيه الانتباه إلى سعة علم الله وإحاطته ومراقبته لأدق تفاصيل حياتنا.

وخطر في ذهني لو أن مدّعيًا للنبوة أراد أن يقنعنا بأن لديه دستورًا تشريعيًّا متكاملًا، فهل كان سيخطر على باله أن يضع موادّه القانونية في هذه الصيغة القصصيّة، وأن يحرص على ذكر الرابط العقائدي من دون إخلال؟

وبعدما فرغتُ من قراءة هذه القصّة، وجدت نفسي أمام حكم تشريعيِّ آخر، في انتقال سلِس من حكم الظّهار، الذي جاء بمناسبة النجوى (التهامس) في قصة خولة، إلى أحكام النجوى العامة، لكن الانتقال جاء عبر جسر عقائدي آخر، وهو التذكير بإحاطة علم الله تعالى بما نتهامس به فيما بيننا، فيقول جل وعلا: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَاكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاتَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو السَّمَونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجُوى ثَلَاتَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو السَّمَونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاتَةٍ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا مَنْ يُلِكُ وَلَا أَكُثَرُ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا مَنْ يُلِكُ مِن نَالِكُ وَلاَ أَكُثَرُ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا مَنْ يُكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧]، وكأنّ هذا الكتاب المتكامل يوظف نازلة عابرة، كسؤال امرأة عن حكم العلاقة مع زوجها، لتنبيه المؤمنين إلى علم الله بكل شيء، ومحاسبته لهم على كل شيء.

وبعدها يأتي تقريع اليهود والمنافقين في نجواهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ ثُهُواْ عَنِ السَّولِ ﴾ [المجادلة: النَّجْوَىٰ ثُمُ يَعُودُونَ لِمَا ثُمُواْ عَنْهُ وَيُقَدَّمُونَ بِأَلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ ﴾ [المجادلة: ٨]، ثم الحكم التشريعي: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَا تَنْجَيْتُمْ فَلَا تَنْنَجَوْاْ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنْجُواْ بِٱلْمِرِ وَٱلنَّقُوىٰ ﴾ [المجادلة: ٩].

وقبل اختتام السورة، فوجئتُ بتلك الآية العظيمة: ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ

فَأَسَهُمْ ذِكْرُ اللّهِ أُولَتِكَ حِزْبُ الشّيَطُنِ أَلاّ إِنَّ حِزْبَ الشّيطَنِ هُمُ الْخَيْرُونَ ﴿ [المجادل قَالَهُ مع الما الله مع الله مع الله على أنهم لم يشتموه في مجالسهم، وهو ما كشفه الوحي فجاء بتكذيبهم، لكن الآية تكاد تنطبق على كل جاحد مستكبر في حاله مع الشيطان، وما أدق وصف الاستحواذ هنا، وما أحكمَه في بيان حال ذاك الشاب الذي نشأ على الإسلام ثم تغلغل في قلبه الكفر حتى صار من "حزب الشيطان"!

ولم تكد دهشتي تنقطع عن هذا التطابق، حتى جاءت الآية الخاتمة: ﴿لَا تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ كَيْمَ مَا أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيْتَدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَدُرُ خَدلِدِينَ فِيهَا وَضَى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَئِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلْا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

لم أُنهِ قراءتها إلا والقشعريرة تسري في كياني، ثم تنزل بردًا وسلامًا على قلبي الذي جرحه فجور ذاك الملحد، إذ كان يشتكي من مقاطعة عائلته له، ما اضطرّه للبحث عن عائلة بديلة بين أمثاله في الغرب، فالقرآن يوضّح بجلاء أن المؤمن لا يستطيع الجمع بين إيمانه بالله واليوم الآخر حقّ الإيمان وبين المودّة لمن "حادّ الله ورسوله"، ولو كان من أقرب أقربائه.

بل تُواصل الآية زرعَ الطمأنينة بسلسلة من الوعود الجميلة، وآخرها إطلاق وصف الحماية والحرز: "أولئك حزب الله".

اللهم اجعلني وكل من يقرأ هذه الكلمات من حزبك وأهلك وخاصّتك.

#### سورة الحشر

لم ينته التدبّر عند تلك المسحة الروحانية عزيزي القارئ، فما إن مضيتُ في قراءة سورة الحشر حتى وقع في قلبي استهلالُها بالتسبيح: ﴿سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [الحشر: ١]، فمع أنّ السورة نزلت بمناسبة إجلاء يهود بني النضير عن المدينة المنورة إثر خيانتهم للمسلمين، إلا أنّ القصّة بأحكامها ووعيدها تبدأ بتذكيرنا بأنّ كل ما في الوجود يسبّح الله، وأنّه عزيز حكيم.

وبعدما تسرِد السورة شيئًا من أحكام الفيء (١) وتفاصيل الواقعة، تصف حال المنافقين في جُبنهم وخذلانهم: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَنِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْكِ لَئِنَ أُخْرِجَتُمْ لَنَخْرُجَنَ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُو أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَصُرَنَكُو وَاللّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ لَهِنْ أُخْرِجُولًا لَا يَعْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَكِن قُوتِلُواْ لَا يَصُرُونَهُمْ وَلَكِن لَمُ لَكُونِكُ لَا يَعْرُونَهُمْ وَلَكِن مَعَدًا لَنَكُ وَاللّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكُونُونَ لَهِنَ أُخْرِجُواْ لَا يَعْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَكِن قُوتِلُواْ لَا يَصُرُونَهُمْ وَلَكِن لَيْ يَعْرُونَهُمْ وَلَكِن فَوتِلُوا لَا يَصُرُونُهُمْ وَلَكِن لَكُونُوا لَا يَصُرُونُهُمْ وَلَكِن اللّهُ وَلِم اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِمُ لَكُونُ عَلَيْهُ وَجِد في أمثاله عائلته الحقيقيّة، وتأمّلتُ في حال كل مُرتد من شبابنا عندما يجد التشجيع من أولئك الشياطين، فربّما ما كان بعضهم مرتد من شبابنا عندما يجد التشجيع من أولئك الشياطين، فربّما ما كان بعضهم سيكفُر، أو يبقى على الكفر، لو لم يوفّروا له الحاجة للانتماء، وهم أول الناس انفضاضًا عنه إذا امتُحنوا في هذه الدنيا، فضلًا عن امتحان الآخرة.

تأمّل معي عزيزي القارئ في هذا المشهد: ﴿ كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ المَّالِّ وَ الْكَلْمِينَ ﴾ [الحشر: ١٦]، ثم أَكُفُرُ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِيَ مُ مِنكَ إِنِّ أَخَافُ ٱللهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الحشر: ١٦]، ثم تأمّل على مهل في الآية التالية: ﴿ فَكَانَ عَقِبَتَهُمَّا أَنَّهُمَا فِي ٱلنَّارِ خَلِاَيْنِ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ جَزَّوُهُ الطَّلِمِينَ ﴾ [الحشر: ١٧].

<sup>(</sup>١) الفيء هو ما أفاء الله تعالى على المسلمين من غير قتال، وله حكم خاص في التوزيع يختلف عن توزيع الغنيمة التي يغنمها الجيش بعد قتال.

لم أستطع تجنّب إسقاط هذا المشهد المفزع على ذاك الشاب المنتكِس، مع أنّه ما زال حيًّا يُرزَق، وأرجو أن تُكتب له الهداية والنجاة، لكن الخيال قد يشطح بغير عقال.

وبما أنّ الكلمات لا تسعف في التعليق على جلال هذه الآيات، فسأكتفي بلفت انتباهك عزيزي القارئ إلى التطابق بين مقدّمة السورة وخاتمتها.

## سورة الممتحنة

مع أنّ تدبُّر السورتين السابقتين كان شافيًا وافيًا، لكنّ المضيّ في السورة التالية كان أكثر إثارةً لدهشتي، وكأنّ القرآن الكريم يتحيّن الفرص لمعالجة قلوبنا إذا لجأتْ إليه.

لم أكن منتبهًا في البداية إلى أنَّ محور السورة يدور حول مفهوم الولاء والبراء، وهو العقدة التي أصابت ذاك الملحد في مقتل. فصدرُ سورة الممتحنة نزل لمعاتبة حاطب بن أبي بلتعة الذي كان من أهل بدر، إلا أنّه ارتكب خطأ فاحشًا عندما أرسل

رسالة إلى قريش ليحذِّرها من خطّة النبي عَلَيْ في فتح مكة، ومع أنّه برّر فعلته تلك أمام النبيّ بأنّه كان يريد حماية أهله في مكة، فقد نزلت السورة بعتاب شديد، ثم فصَّلتْ في شأن الحبّ والبغض في الله، لتقطع الاجتهاد بالرأي عن هذه المسألة الخطيرة.

ربما نتّفق على أنّ روابط الدم هي الأقوى في غريزة الإنسان، فهي التي تعقد عليها أجهزة المخابرات أملها في الثقة بولاء عملائها، أو حتى في محاربة أعدائها. إذ يمكن للإنسان أن يتساهل في الكثير من النوازع والرغبات، إلا أنّ حرصه على حماية أولاده وأفراد أسرته المقرّبين قد يكون أهمّ نقاط ضعفه التي لا يقدّم عندها التنازلات، وهو ما يمكن استغلاله في حروب المصالح المعقّدة.

مع ذلك، يأتي الأمر الإلهي بإعادة ترتيب الولاءات، ليكون الولاء لله أولًا، ثمّ تجريد القلب من التعلّق بالآباء والأمهات والأبناء عندما يختل الميزان الأول، من دون تقصير بالحد الأدنى من الواجب تجاه الأرحام، فتبدأ السورة بهذا الأمر الواضح: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّيْنَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِى وَعَدُوَّكُم أَوْلِيَآء تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمُودَّةِ ﴾ [الممتحنة: ١].

ثم تتابع: ﴿ لَن تَنفَعَكُمُ أَرْحَامُكُو وَلاَ أَوْلَاكُمُ ۚ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمُ ۚ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الممتحنة: ٣]، ولا شكّ أنّك تذكّرت معي عزيزي القارئ حالة ذاك الشاب المرتد المستاء من تبرّؤ والديه منه، ومن تطليق القاضي زوجته منه وإقصاء ولده عنه، فعائلته المسلمة تعلم جيّدًا أنّ ابنها قد انقلب عدوًا لها، بعدما صار عدوًا لله ورسوله، وأي رَحِم يبقى بعد هذا؟!

لذا تذكِّرنا السورة بقصّة إبراهيم عليه السلام وقومه مع أهاليهم عندما قالوا له النهم عندما قالوا له الله عندما قالوا له الله عندما قالوا له الله عندما قالوا له الله عند أن الله عند أن الله عند أنه الله عند الله عند أنه الله عند أنه الله عند الله

واللّافت أنّ السورة لم تقطع الأمل عن قلوب المكلومين بكفر أقربائهم، بل تركت الباب مواربًا أمام احتمال إسلامهم وتوبتهم: ﴿عَسَى اللّهُ أَن يَجْعَلَ يَنْنَكُو وَبَيْنَ اللّهُ عَادَيْتُم مِنْهُم مُودَةً وَاللّهُ عَنُورٌ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ [الممتحنة: ٧]. فالآية تواسي الصحابة باحتمال دخول أقاربهم المشركين في الإسلام وعودة المودّة بينهم، وقد كان ذلك بالفعل عندما أسلم معظم المشركين بعد الفتح.

إلا أنّ السورة تختتم بالتذكير مجدّدًا بما افتتحت به من تحريم موالاة الكفار، فتقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَوَلَّوا فَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَذْ يَبِسُوا مِنَ اللَّخِرَةِ كَمَا يَبِسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَذْ يَبِسُوا مِنَ الْلَاخِرَةِ كَمَا يَبِسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَذْ يَبِسُوا مِنَ الْلَاخِرَةِ كَمَا يَبِسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَذْ يَبِسُوا مِنَ الْلَاخِرَةِ كَمَا يَبِسَ الْكُفَارُ مِنْ أَصِّحَكِ الْقُبُورِ ﴾ [الممتحنة: ١٣]، وكأنّه تحذير ختاميّ لمنع المسلمين من الله الركون إلى الأمل والتراخي في العمل، فموالاة الكافر محرَّمة ولو كان من أقرب الناس (۱)، والأمل بإسلامه لاحقًا أمر آخر لا ينبني عليه حكم.

إذن فمدار الحياة كلها هو عبوديّتنا لله تعالى، وفهمُنا لهذه الحقيقة الجوهرية هو حقًا محور هذا الكتاب المنزل إلينا منه جل وعلا.

وما أوضح هذه الحقيقة لمن يتدبّر بعقل يقظ، ونفسٍ سويّة، وقلب متجرّد عن العبودية للغير.

<sup>(</sup>١) هناك تمييز بين عدة أشكال للموالاة، فمنها ما هو كفر، ومنها ما يدخل في الكبائر، ومنها ما هو أقل من ذلك، ومن المصادر التي فصّلت في التمييز بينها كتاب "الولاء والبراء في الإسلام" للمؤلف محمد بن سعيد القحطاني.



كثيرًا ما يلفت نظري استخدام مصطلح "الإنسانية"، سواء في الخطاب الثقافي الفكري، أو في خطابنا اليومي، وأقصد به المحكي والإعلامي وما نتداوله في مواقع التواصل الاجتماعي. ففي كل ما سبق، أصبحت الكلمة مرادفة لمعاني الإحسان، فمن يتمتّع بمشاعر الشفقة والعطف والأخلاق النبيلة تُطلق عليه تلقائيًا صفة الإنسانيّة، وعندما اشتهر أحد الحكّام العرب -مثلًا- بمواقف كهذه أطلقت عليه الصحافة الحكومية لقب "ملك الإنسانيّة"، وهو لقب يحوز عليه أيضًا مشاهير آخرون.

هذا الإطلاق كان يبدو لي قبل بضع سنوات مثيرًا للسخرية، فمن العجيب أن يوصف الإنسان بأنه "إنساني"، لأي سبب كان، فنحن لا نصف أي حيوان بأنه "حيواني" مثلًا.

البحث في المعاجم قد لا يشفي الغليل، فالمصطلح لم يكن شائعًا لدى أجدادنا العرب، لذا نجده فقط في المعاجم الحديثة كالمعجم الوسيط (إصدار مجمع القاهرة) الذي يعرِّف الإنسانيّة بأنها خلاف البهيميَّة، أي أنها جملة الصفات التي تُميِّز الإنسان.

أما المعاجم الأجنبيّة فتشير أوّلًا إلى مصطلح (Humanism)، الذي يُترجم إلى "الإنسانويّة"، وهو تيّار فلسفيّ علمانيّ ابتدعه فلاسفة النهضة الأوروبية، ويُقصد

به إيلاءُ الإنسانِ الاهتمامَ الأكبر وجعلُه محورًا للوجود، في مقابل الأديان التي تضع الإنسان في مرتبة التبعيّة للإله.

أما أدبيّات الأمم المتحدة فتتعامل مع "الإنسانيّة" على أنها المبدأ المركزيّ الذي تقوم عليها كل المبادئ الأخرى، وتقصد به "حماية الصحّة والحياة وضمان حقوق الإنسان". ومع أنّ هذه المبادئ صيغت على أساس الفلسفة الإنسانويّة السالف ذكرها إلا أنّي لن أتوقف عندها، فليس هذا محلّ تساؤلاتي.

المعنى المقصود إذن هو (Humanity)، وهو أيضًا مصطلح نشأ في الغرب ومن داخل ثقافته وليس عندنا، ويُقصد به الإحسان إلى جنس الإنسان. فبعدما أسَّست العلمانيةُ عقيدةَ محوريّةِ الإنسان في الوجود "الإنسانويّة"، أصبح الإحسان إلى بقيّة الناس هو محور الأخلاق.

لذا كان الفيلسوف الألماني إيمانويل كانط (من القرن الثامن عشر) يقول إنّ الإنسانية هي هدف الأخلاق وأساس فكرة الواجب. فانتفاء ضرورة وجود الإله في فلسفته نسَفَ الفطرة الأخلاقية لديه، ولم يجد بدًّا من ربط الأخلاق بواجب إنسانيًّ لم يستطع هو نفسه أن يفسِّر نشأته من العدم، فجاء من بعده فريدريك نيتشه ليؤصّل للعدميّة وعبثية الوجود، كنتيجة حتمية للإلحاد!

الإنسانية إذن هي محبّة الإنسان، والإحسان إليه، هكذا تُعلّمنا الحضارة المادّيّة. ومع شيوع استخدام هذه الكلمة أصبحت صفة تُطلق على كل إنسان يتحلّى بالنبل والأخلاق الحميدة، حتى يكاد يُفهَم منها أنّ الصفة الإنسانيّة -أي خلاف البهيميَّة - هي الجوهر الذي يتحلّى به الإنسان المجرَّد من حيث كونه إنسانًا، مع أنّها صفة مشتركة بين كلّ البشر، ولا ينبغي أن تكون مصدرًا لخير ولا لشرّ.

## البحث في الوحي

لجأتُ أخيرًا إلى أداة البحث الإلكتروني في المصحف، وبحثت عن كلمة "الإنسان" في الكتاب الوحيد الذي أعلم يقينًا أنه ليس من تأليف الإنسان، فوجدتُ أن الكلمة وردت في القرآن الكريم ٦٣ مرة، وهي لا تأتي دائمًا في سياق الوصف، فقد تُذكر عند التطرّق إلى خلق الإنسان وتعليمه: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَنَ مِن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا فَي الْعَرْقِ إِلَى خلق الإنسان وتعليمه: ﴿ وَلَقَدَّ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَنَ مِن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَا مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦]، و ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْمُ ﴾ [العلق: ٥]، أو عند توجيه وصيّة عامّ فلا عامّ في وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسنًا وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ فِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطْعَهُمَا ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَالْبِعْتُ مِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٨].

إذا تجاوزنا هذه الأمثلة، في طريقنا للبحث عن صفات الإنسان، في الكتاب الموجّه إليه من خالقه، سنجد أنّ معظم تلك الآيات تقرن كلمة "الإنسان" بصفات النقص والضعف، وإليك بعضها: ﴿وَخُلِقَ ٱلإِنسَنُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]، ﴿وَكَانَ الْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء: ٢٨]، ﴿وَكَانَ الْإِنسَنُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٧]، ﴿وَكَانَ الْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء: ٢٧]، ﴿وَكَانَ الْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء: ٢٧]، ﴿وَكَانَ الْإِنسَنُ أَإِنسَنُ مَا أَلْهُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٢٧]، ﴿ إِنّ الْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُومًا ﴾ [المعارج: ١٩]، ﴿ فَلُكَ الْإِنسَنُ مَا أَلْفَرَهُ ﴾ [عبس: ١٧]، ﴿ إِنّ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ النحل: ٤].

هذه الأوصاف لم تكن مفاجئة لي بالطبع، ولا أظنّ كذلك أنّها تفاجئك عزيزي القارئ، فلا بد أن بعض تلك الآيات عالقة في ذهن كل مسلم أيًّا كان مستوى علمه، لكن اللافت عند النظر إليها مجتمعة أنك لا تكاد ترى إلا صفات النّقص، وربما كانت الآية التالية استثناءً: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي آَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ [التين: ٤].

لذا كنتُ أتساءل في سنّ مبكّرة: إذا كانت معظم صفات الإنسان في الكتاب المنزَل من خالقه تشير إلى النقص، فهل خُلق الإنسان معيبًا؟ وكيف يُحاسَب إذا كان خيرُه يغلبُ شرَّه؟!

قبل أن أبحث عن الإجابة في القرآن الكريم، سألفت نظرك عزيزي القارئ إلى أنّ تغليب الجانب الشرّير في الإنسان على الجانب الخيّر هو موقف الكنيسة الكاثوليكيّة، لأنّها تزعم أنّ الإنسان يرث ذنب آدم وحواء لأكلهما من الشجرة، بل جنّح بعضُ مفكّري الإسلام إلى هذا الرأي من خلال فهمهم للآية الكريمة: ﴿وَإِذَ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواً أَتَجْعَلُ فِيها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدِّماءَ وَنَحُنُ شُرِيحُ بِحَمْدِكَ وَنُقدِسُ لَكَ قَالَ إِنّي أَعْلَمُ مَا لا نَعْلَمُونَ اللّه البقرة: ٣٠]، لكن بعض المفسّرين تساءلوا كيف عرفت الملائكة أنّ الشرّ سيغلب على جنسٍ جديد لم يُخلق بعد؟ ورجّحوا أن الأرض كانت معمورة قبل "الخليفة الجديد" بجنس آخر أفسد فيها وسفك الدماء، وغالبًا هو جنس الجنّ.

يقول المتنبّي:

الظُّلُمُ مِن شِيَمِ النُّفُوسِ فَإِن تَجِد ذا عِفَّةٍ فَلِعِلَّةٍ لا يَظلِمُ

حسنًا، لنبحث مجدّدًا في القرآن الكريم، ولنتأمّل في بعض الآيات التي كرَّرت صفة الضعف الإنساني، فالإنسان يميل إلى التوبة عند الشدّة، ثم ينسى ويعود إلى الغفلة عندما تُكشَف عنه، وهذا أمر نألفه جميعًا في طباعنا، لكن الآية التالية تشير إلى أمر آخر مهم: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَكَنَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ. مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ مَّ كَذَلِك زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾

[يونس: ١٠]، فمع أنّ الضعف أمر مفروغ منه، إلا أنّ الإصرار عليه حتى يصبح طبعًا يألفه الإنسان ويستحسنه هو صفة أخرى "تُزيّن" للمسرفين، أي لمن يبالغ في المعصية، وليس لمن يضعف وينسى.

الضعف والغفلة إذن من الصفات التي ابتُلي بها الإنسان في جِبلّته، لأن خلْقه قائم أصلًا على الامتحان، فإن تاب وعاد غفر الله له على ما فيه من نقصٍ حتى ينجو، وإن استمر أ الضعف سلَّطَ عليه الشياطين حتى يسقط.

وإذا عدنا إلى بعض التفاسير سنجد خلافًا محمودًا بين التعميم والتخصيص، ولنذكر على ذلك مثالًا من الآية الكريمة: ﴿وَهُو الَّذِي اَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُعِيكُمْ أَ إِنَّ الْإِنسَانَ لَكَ فُورٌ ﴾[الحج: ٦٦]، فبعض التفاسير المختصرة مرّت على كلمة الإنسان بدون تخصيص، بما يوحي بأنها تعمّ الجنس كله، مع أن تفسير الجلالين -وهو مختصر جدًّا- ذكر أن الكلمة خاصة بالمشرك دون غيره.

أما القرطبيّ رحمه الله فبعدما قال: "إن الإنسان لكفور أي لجحود لما ظهر من الآيات الدالة على قدرته ووحدانيّته"، قال مباشرة: "قال ابن عبّاس: يريد الأسود بن عبد الأسد، وأبا جهل بن هشام، والعاص بن هشام، وجماعة من المشركين. وقيل: إنما قال ذلك لأن الغالب على الإنسان كفر النعم؛ كما قال تعالى: وقليل من عبادي الشكور"(۱).

إذن فبعد التخصيص بالمشركين أوردَ التعميمَ على الجنس كلِّه، فحتى لو نزلت الآيةُ في حادثة معينة تتعلّق بأبي جهل وأقرانه فقد جاء الوصف عامًّا شاملا،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، ج ٦، ص ٧١.

ليوحي بأن كفر النِّعم طبعٌ وُجدت بذوره في نفس الإنسان أيضًا، وهذا من لوازم الامتحان.

وهذا الخطاب نجده في آيات أخرى عديدة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْإِنسَنُ اَوَا مَا مِثُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيَّا ﴾ [مريم: ٦٦]، فقد ذكر بعض المفسرين أن الآية نزلت في أبيّ بن خلف، وقال آخرون في الوليد بن المغيرة، وهي موجهة لكل أمثالهم الكفار المنكرين للبعث. وكذلك الآية: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو المنكرين للبعث. وكذلك الآية: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو كَوْمِيهُ مُبِينٌ ﴾ [يس: ٧٧] التي قيل إنها نزلت في أبيّ أيضًا، الذي جاء إلى النبي عليه ومعه عظم قد بلي ففتته بيده، وقال: أترى يُحيي الله هذا بعدما رمّ؟ فقال النبي عليه: "نعم ويبعثك ويدخلك النار" فأنزل الله الآية (١).

إذن فهذه الآيات نزلَت للردّ على أحد المشركين في حادثة معينة، وهي آياتٌ شاملة في الردّ على كل كافر مثله. وقد يكون الكفرُ كفرَ نعمة كما في سورة الحج، فيمكن حينئذ تعميم الصفة على جنس "الإنسان"، وقد يكون كفرًا مُخرجًا من الملة كإنكار البعث الذي جاء في الآيتين الأخيرتين، فنقول إن المقصود بالإنسان هنا هو المشرك فقط.

## الخير أم الشر؟

مع كل ما سبق، ربما ما زال السؤال معلَّقًا: هل الغالب فينا الخير أم الشرّ؟ فد تفاجأ عزيزي القارئ بأن العلم المادّي يميل إلى الجبْريّة، أي أنّ الإنسان مُسيّر لا مُخيّر، وبعبارة أخرى هو كائن غريزي يتصرّف بما يمليه عليه جهازه العصبيّ!

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي، ص ١٩٠.

وعندما يتعلق الأمر بعلم الاجتماع، ويُجري باحثُ دراسته على مجتمع مادي "متحضّر"، سيجد أنّ الإنسان يجنح إلى التوحّش عند غياب الرقابة والقانون، وسرعان ما تظهر أيضًا نوازع الشرّ والظلم عندما تتاحُ للإنسان المتحضّر فرصةُ السيطرة على أخيه الإنسان، كما في تجربة جامعة ستانفورد الشهيرة التي أجريت عام ١٩٧١، عندما قسّم الدكتور فيليب زيمباردو طلّابَه المتطوّعين إلى فريقين يؤدّيان دور الحراس والسجناء في بناء يحاكي السجن، فلم يتورّع الفريقُ الأول عن ممارسة دور القهر والتعذيب ضد زملائهم!

هذه النزعات تظهر أيضًا في مواقف كثيرة قد تمرّ بها عزيزي القارئ من غير أن تشعر، فلو سألتُك مثلًا عن موقفك من العنصرية ستسارع غالبا إلى التبرّؤ منها، وقد تستشهد بالأحاديث الشريفة التي تندّد بالحميّة الجاهلية، لكن غريزة الانتماء والتحيّز ونبذِ عرقٍ أو شعبٍ ما قد تظهر على السطح في مواقفك عندما تخضع مبادئك للامتحان العملي على حين غفلة، ولا يعني هذا بالضرورة اتخاذ مواقف عنصريّة عنيفة، بل على الأقل شعورٌ خفيّ بالتحيز.

الغرائز تعود في الأصل إلى حاجات البقاء، فالاستئثار والغيرة والتعصّب والانتماء ومعاداة الآخرين هي كلها من مستلزمات الحياة، وكذلك شهواتُ الجسد المعروفة، وهذه الغرائز مشتركة في معظمها مع الحيوانات، وهي ضدّ الأخلاق في كل الثقافات، فكلما نجح الإنسان في كبت غرائزه وضبطها وتوجيهها صار في العُرف العام أخلاقيًا ونبيلًا، وقد يتطلّب الأمر أحيانًا التخلّي عن بعض تلك الغرائز والتحلّي بأضدادها ليكون أخلاقيًا، كالإيثار والتضحية بديلًا عن الاستئثار والغيرة مثلًا.

إذن فوجودُ هذه الغرائز في النفس والجسد ليس عيبًا بذاته، وعندما يصف القرآن الكريم الإنسان بقوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا إِذَا مَسَهُ ٱلثَّرُّ جُرُوعًا وَإِذَا مَسَهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ [المعارج: ١٩- ٢١] فهذا ليس إقرارًا من الخالق جل وعلا بأنه أوجد هذا المخلوق على هيئةٍ معيبة، بل هو بيان وتذكير للإنسان نفسه بالغرائز التي جُبل عليها، والتي ترتكز عليها متطلباتُ حياته أصلًا، غير أنها تتطلب أيضا جهدًا مستمرًّا في ضبطها وتهذيبها. لذا جاء الاستثناء في الآية التالية: ﴿إِلَّا ٱلمُصَلِّينَ ﴾ [المعارج: ٢٢]، ضبطها وتهذيبها. لذا جاء الاستثناء في الآية التالية: ﴿إِلَّا ٱلمُصَلِّينَ ﴾ [المعارج: ٢٢]، ثم واصلت الآياتُ التالية وصفَ المصلين بصفات حسنة قوامها مجاهدة النفس، ما يعني ارتقاء الإنسان عندما يواظب على الصلاة من دركات الغرائز إلى مكارم الأخلاق.

ومع إقرارنا بوجود هذه الغرائز أيضًا، فنحن لا نسقط في هوّة "الجبرية" التي أفرزتها الفلسفة المادّيّة، ولا أقول العلم، ومن العجيب أن تجد كبار العلماء المادّيّين حمثل الفيزيائي المعروف ستيفن هوكنغ - يصرّون على أن الأعصاب هي التي تحكُم تصرُّفات الإنسان، نافين بذلك مبدأ حرية الإرادة، ثم يجعلون من الحرّيّة إلهًا يُعبَد وفقًا لقناعاتهم الليبراليّة، مع أن حرّيّة الاختيار أمرٌ بدهيٌّ يمارسه كل إنسان في كلّ لحظة من حياته.

يقول تعالى عن الإنسان: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ [البلد: ١٠]، أي أنه بَيَّن للإنسان طريقَ في الخير والشر، ويقول أيضا: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣]، وكأنّ الطريقين واضحان أمامه ليختار بنفسه، وهذا هو التكليف.

لكن سؤالًا قد يبقى ملحًا: لماذا إذن تختار الغالبيّة طريقَ الشرّ والكفر والجحود؟ وهذا مؤكّد في القرآن نفسه، إذ يقول: ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ

كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَكُثَرُهُم مُشْرِكِينَ ﴾ [الروم: ٤٢]، فهل فشلُ معظم الناس في الامتحان مؤشرٌ على غلبة النقص والضعف فينا؟

أعتقد أنّ الجواب أبسط بكثير مما يبدو، فإذا كنا قد انتهينا للتوّ من إثبات حرية الإرادة، وقدرة الإنسان على اختيار مصيره، فحتى لو أجمعت الإحصاءات في كل العصور على رُجْحان كفّة الأشرار والكفار فهذا ليس دليلًا على أصالة الشرّ والكفر، بل هو دليل على أمر واحد فقط، وهو أنّ غالبيّة الناس انقادوا لأهوائهم بإرادتهم فحسب.

دعني أضرب لك مثلاً آخر، فإذا كانت مناهج العلم الحديث تؤطّر مناقشاتنا، فلا يخفى أنّ الباحث يتقصّى الأرقام ليبني عليها، وإذا بلغ تكرارُ الملاحظات في استقراء الظاهرة حدًّا ما افترضَ الباحثُ صحة نظريّته وعمَّم نتيجتها على البقيّة. مثلاً، إذا وجد أنّ غالبية السيارات التي ينتجها مصنع ما تحتوي على مشكلة في الفرامل، فسيستنتج أن هناك خللًا ما في التصنيع، وهذا أمر لا خلاف عليه لو طبّقناه على أجساد البشر أيضًا، غير أنّنا لا نتحدث هنا عن خلَلٍ في خِلقة غالبيّة الناس، بل لا يختلف اثنان على أن التشوّهات في الخلْق تحدث استثناءً وفي غاية الندرة، لكن يختلف اثنان على أن التشوّهات في أفعال الناس، أي نتيجة لإرادتهم واختياراتهم.

إذن، مهما بلغ عددُ الضالين عن الصراط المستقيم في كل العصور، فهذا لا يعني أن ثمة خلل في عقولهم وكفاءتهم وصحة تكليفهم، لأنّ الأمر كله يتعلّق بإرادتهم واختيارهم وليس بخلْقتهم، وطالما ظلت هناك نسبة -ولو قليلة- من البشر ملتزمة بالحقّ في كل عصر، فهذا دليل إضافي على أنّ النجاح في الامتحان ممكن، وأنّ الفاشلين فيه اختاروا ذلك بمحض إرادتهم.

## "الإنسان" و"الناس"

هذا البحث قادني تلقائيًّا إلى سورة تحمل اسم "الإنسان"، فالاسمُ وحده كافٍ لرفع التوقّعات بالعثور على أجوبة شافية.

تبدأ السورة بإقرار قد يحسبه القارئ سؤالًا: ﴿ هَلُ أَتَى عَلَى ٱلْإِنسَٰنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمُ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ [الإنسان: ١]، قال الطبري: هذا خبر، كقول القائل لآخر يقرّره: هل أكرمتك؟ وقد أكرمه (١). والآية تتحدّث عن آدم عليه السلام، فقد جاء في الآثار أنّ الله تعالى خلقه من طين وأبقاه على تلك الهيئة قبل نفخ الروح أربعين عامًا. ومعنى الآية: قد أتى على الإنسان -الذي هو آدم - حينٌ من الدهر لم يكن شيئًا له نباهة، ولا رفعة، ولا شرف، إنما كان طينًا لازبًا وحماً مسنونًا.

إذن فهذه الحقيقة التي يكشفها الخالق، هي أول ما يستهل به الإنسان في التعرّف على نفسه: قد خُلق أبوه الأول من طين، وظل تمثالًا صلصاليًّا أجوف عشرات السنين، ثم اكتسب صفة الإنسانيّة بنفخة من خالقه.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري، ج ٢٩، ص ٢٥١.

ثم الآية التي ذكرتها لك سابقًا: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣]. وفي إيجاز مُعجِزِ، تأتي نتيجة الابتلاء في التمايز بين الفريقين: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَكَسِلاً وَأَغْلَلاً وَسَعِيرًا إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كُأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَكَسِلاً وَأَغْلَلاً وَسَعِيرًا إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كُأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ [الإنسان: ٤-٥]، وما بعد ذلك من آيات مُخصّصٌ لصفات الأبرار ونعيمهم الموعود في الجنة.

أليس لافتًا أنّ سورةً تحمل اسم "الإنسان" تحمِلنا معظم آياتها إلى التحليق في الحلم بالجنة؟ فلا نجد فيها وصفًا للعذاب، ولا حتى ذكرًا لصفات الكفار، مع أنّها بدأت بالتمييز بين طريقي الشكر والكفر بالتساوي.

السورة ركّزت إذن على صفات الإنسان الحميدة، مع أنّ اسم الإنسان كان يقترن في مواضع كثيرة من القرآن الكريم بصفات النقص، وكأنّ البحث في هذا الكتاب المعجز يقودنا إلى أنّ الإنسان ليس معيبًا.

وهذه ليست خاتمة البحث، فالقرآن كله يختتم بسورة اسمها "النّاس"، ليكون آخر ما تقرؤه عزيزي القارئ في مصحفك هو رسالة تُعيد لك التوازن في فهمك لذاتك.

في الليلة الأخيرة من رمضان، وفي آخر ختمة لي، لم أستطع تجاوز فتوحات الصفحة الأخيرة بدون أن تملأ قلبي الرّهبة، فأيّ شعور سينتابك عندما يردّد لسانُك لفظ الناس ثلاث مرات، مقترنًا في كل مرة بإحدى صفات العظمة: ﴿قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النّاسِ مَلِكِ ٱلنّاسِ إلَهِ ٱلنّاسِ ﴾ [الناس: ١-٣]؟

أرأيت كيف أضاف الله -جل شأنه- الناسَ إليه في ثلاث صفات: الربوبيّة والمُلك والألوهيّة? وكأن قَدْرنا لا يسمو إلا بإدراكنا لعبوديّتنا له.

أرأيت كيف انتقلنا في فهم أصل خِلقتنا من طين أتى عليه حينٌ من الدهر لم يكن شيئًا مذكورًا، إلى نطفة أمشاج، ثم إلى مخلوقات تسمع وتبصر وتختار بين السبيلين بحريّة كاملة، وصولًا إلى أعلى مقام ممكن: إدراك العبوديّة بين يدي الربّ والملك والإله؟

أرأيت كيف خُتِم الكتاب أيضًا ببيان المعادلة ثلاثيّة الأطراف: الناس، الرّب جل وعلا، والذي يوسوس في صدور الناس من الجنّ والإنس معًا؟ فكمال العبودية يستلزم حذرَ الإنسان من عدوِّه: إبليس وجنده، واللجوءَ إلى الله للاستعانة به، وكأنّ خوض الإنسان هذه المعركة مجرَّدًا لا يضمن له الانتصار.

#### أهم المراجع

- ابن تيمية، منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، جامعة الإمام محمد بن سعو د الإسلامية، ط ١٩٨٦،
  - ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار الفكر، دمشق.
- أبو زيد المقرئ الإدريسي، القرآن والعقل، مؤسسة الإدريسي، الدار البيضاء، ط١، ٢٠١٦.
- جلال الدين السيوطي، الدر المنثور في التأويل بالمأثور، مركز هجر للبحوث، ٢٠٠٣.
- جيفري لانغ، حتى الملائكة تسأل، ترجمة منذر العبسي، دار الفكر، دمشق، ط١، ٢٠٠١.
  - الحسين بن مسعود البغوي، تفسير البغوي، دار طيبة.
- الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط ٣، ١٩٨٧.
- عبد السلام المجيدي، الإسلام في سبع آيات، دار الحديث الكتانية، طنجة، ط١، ٢٠١٨.
- علي بن أحمد الواحدي النيسابوري، أسباب النزول، تحقيق عصام بن عبد المحسن الحميدان، دار الإصلاح، الدمام، ١٩٩٢.

- فخر الدين الرازي، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٤.
- القاضي أبو السعود، تفسير أبي السعود، تحقيق خالد محفوظ، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - محمد أبو زهرة، ابن تيمية: حياته وعصره آراؤه الفقهية، دار الفكر العربي.
- محمد بن أحمد القرطبي، تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، دار الكتب العلمية، بيروت.

# هل عرفت البشريّة في عصرها الحديث كتابًا قديمًا يتحدّى تقلّبات الزمن ليبقى حاضرًا بنصه وبلاغته ورسائله كالقرآن؟

لا شكّ في أنّ كل أتباع الديانات الأخرى يقدّسون نصوصهم القديمة، وهي أقدم منه، وما زالوا يترنّمون بها في معابدهم، ولكن هل يتجاوز الأمر حدَّ إقامة الشعائر؟

القرآن وحده ما زال حيًّا، ليس بتلاوته تعبّدًا فحسب، ولا احتفاءً بحضوره في المراسم، بل هو النصّ الوحيد الذي لم يخفت حضوره في المدارسات الأكاديميّة الرفيعة على مرّ القرون، كحضوره أيضًا في المناهج الدراسيّة والشواهد اللغويّة والتأمّلات الفكريّة الخاصة لكل فرد يبتغي البحث عن خلاصه فيه.

أليس هذا التفرّد مُلفِتًا؟ وهل يرقى أيِّ نصٍّ مقدّس آخر إلى مثل هذا الحضور الجريء في الأوساط الأكاديميّة من دون أن يتعرّض لمشارط النقد والجرح، علميًّا وتاريخيًّا وفكريًّا. فالنوازل وحدها كافية لنقض قداسة (الكتاب المقدّس) لدى اليهود والنصارى اليوم، وما فيه من تناقضات ما زالت محل اجتهادات التبرير والتأويل.



